
https://ejournal.unida.gontor.ac.id/index.php/quranika 

DOI: https://doi.org/10.21111/studiaquranika.v9i2.12653 

Article History: Submitted: 29-08-2024; Revised: 22-12-2024; Accepted 09-01-2025. 
© 2025 The Author. This is an open-access article under the CC-BY-SA License. 

Vol. 9, No. 2, January 2025 

Reinterpretasi Pendidikan Moderat dalam Tafsir 

Al-Muntakhabāt Karya KH. Achmad Asrori Al-

Ishaqi dan Penerapannya dalam Sistem Pendidikan 

di Indonesia 

Muh. Makhrus Ali  Ridho  
Universitas Islam Lamongan, Indonesia 

Email: makhrus2000@gmail.com 

Lusia Mumtahana 
Universitas Islam Lamongan, Indonesia 

Email: lusia@gmail.com 

Abstract 

The increasingly complex challenges of radicalism and intolerance, including in Indonesia, 
make it necessary to explore the understandings of previous ulama' so that they can give birth to 
a comprehensive understanding of moderate education, including understanding in 
contemporary Sufi interpretations, especially through the work of KH. Achmad Asrori al-Ishaqi, 
who is a recognized figure in the world of Islamic scholarship. The aim of this research is to 
explore new understandings about religious moderation education in the context of 
contemporary Sufi interpretation. The urgency of this research is to prevent the spread of 
religious extremism ideas that are spread through educational channels. This research method 
includes text analysis of the Sufi Tafsir Al-Muntakhabāt, with a focus on the concepts of religious 
moderation education contained in the work. Analysis is carried out in depth to understand how 
these concepts are interpreted and applied in today's context. The results obtained in this research 
are that there are four moderate educational values in the Sufi commentary book al-Muntakhabāt 
by KH. Achmad Asrori al-Ishaqi include: First, justice ('is), second, wasaṭiyah (middle), third, 
strengthening brotherhood between fellow humans (tolerance), fourth, respect for differences. 
Looking at some of these moderate educational values, when implemented in the curriculum 
they will be an important contribution to efforts to prevent radicalism and extremism as well as 
building a more harmonious society. 

Keywords: Education; Moderation; Religion; Muntakhabat; Achmad Asrori. 

Abstrak 

Semakin kompleksnya tantangan radikalisme dan intoleransi, termasuk di Indonesia, maka 
dirasa perlu untuk mengeksplorasi pemahaman-pemahaman ulama’ terdahulu sehingga bisa 
melahirkan satu pemahaman yang komprehensip tentang pendidikan yang moderat, termasuk 
pemahaman dalam tafsir sufi kontemporer, khususnya melalui karya KH. Achmad Asrori Al-
Ishaqi, yang merupakan tokoh yang diakui dalam dunia keilmuan Islam. Tujuan dari penelitian 

 
  Corresponding Author: makhrus2000@gmail.com, Jl. Veteran No.53A, Jetis, Kec. Lamongan, 

Kabupaten Lamongan, Jawa Timur 62211. 

https://ejournal.unida.gontor.ac.id/index.php/quranika
https://doi.org/10.21111/studiaquranika.v9i2.12653
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:makhrus2000@gmail.com
mailto:lusia@gmail.com
mailto:makhrus2000@gmail.com


208 |  Muh. Makhrus Ali Ridho, Lusia Mumtahana 

STUDIA QURANIKA: Jurnal Studi Quran 

ini adalah menggali pemahaman baru tentang pendidikan moderasi beragama dalam konteks 
tafsir sufi kontemporer. Urgensi dari penelitian ini adalah untuk mencegah menyebarnya 
pemahaman-pemahaman ekstrimisme agama yang disebarkan melalui jalur pendidikan. Metode 
penelitian ini mencakup analisis teks terhadap Tafsir sufi Al-Muntakhabāt, dengan fokus pada 
konsep-konsep pendidikan moderasi beragama yang terdapat dalam karya tersebut. Analisis 
dilakukan secara mendalam untuk memahami bagaimana konsep-konsep tersebut 
diinterpretasikan dan diaplikasikan dalam konteks zaman sekarang. Hasil yang didapatkan 
dalam penelitian ini adalah Terdapat empat nilai-nilai pendidikan moderat dalam kitab tafsir sufi 
al-Muntakhabāt karya KH. Achmad Asrori al-Ishaqi diantaranya adalah Pertama, keadilan 
(‘adālah), kedua, wasaṭiyah (tengah), ketiga, mengeratkan persaudaraan antara sesama manusia 
(toleransi), keempat, menghargai perbedaan. Melihat dari beberapa nilai-nilai pendidikan moderat 
tersebut, ketika diterapkan dalam kurikulum maka akan dapat menjadi sumbangan penting 
dalam upaya pencegahan radikalisme dan ekstremisme serta pembangunan masyarakat yang 
lebih harmonis. 

Kata kunci: Pendidikan; Moderasi; Agama; Muntakhabat; Achmad Asrori. 

Pendahuluan 

Indonesia merupakan bangsa yang masyarakatnya mempunyai beragam 
budaya dengan sifat kemajemukan. Keragaman mencakup perbedaan budaya, 
agama, ras, Bahasa, suku, tradisi, aliran dan sebagainya.1 Menjadi masyarakat 
yang terdapat beberapa aliran dan organisasi masyasrakat yang demikian, sering 
terjadi ketegangan dan konflik antar kelompok aliran dan berdampak pada 
keharmonisan hidup. 

Ketegangan antar umat beragama maupun antar kelompok dalam satu 
agama seringkali dipicu oleh kekeliruan penafsiran terhadap teks-teks kitab suci, 
sebagai contoh kekeliruan penafsiran yang dilakukan oleh aliran Khawārij pada 
al-Qur’an surat al-Maidah ayat 44: 

ُ فأَُولئَمكَ هُمُ الْكَافمرُونَ ) اَ أنَْ زَلَ اللَّه  (٤٤وَمَنْ لََْ يََْكُمْ بِم
“Dan barangsiapa yang tidak memutuskan menurut apa yang diturunkan Allah, Maka 

mereka itu adalah orang-orang yang kafir.” 

Aliran Khawarij menafsirkan bahwa setiap pelaku maksiat, tanpa peduli 
tingkatannya baik perbuatan syirik atau bukan syirik, baik dosa besar maupun 
dosa kecil maka ia adalah kafir. karena dia telah melakukan suatu dosa dengan 
melakukan perbuatan yang menyimpang dari wahyu Allah SWT.2 

Perlu diketahui bahwa tidak semua orang bisa melakukan penafsiran 
terhadap teks, hanya orang yang memiliki kapasitas keilmuan yang mumpuni 
saja yang berhak dan memiliki otoritas untuk melakukan penafsiran.3 Hal Ini 

 
1  Agus Akhmadi, “Moderasi Agama dalam Keragaman Indonesia”, Jurnal Diklat Keagamaan, 

Vol. 13, No. 2, (Februari 2019), 45. 
2  Bustami Saladin, “Tafsir Khawarij Dalam Persfektif Perpolitikan Islam”, Sophist: Jurnal 

Sosial, Politik, Kajian Islam dan Tafsir, Vol 1, No. 1, (Agustus 2020), 39. 
3  Ridho, MMA. (2023). “Pemetaan Tafsir Dari Segi Periodesasi”. Dar El Ilmi: Jurnal Keagamaan, 

Pendidikan dan Humaniora, 10 (2), 122-140. https://doi.org/10.52166/darelilmi.v10i2.5111 

https://doi.org/10.52166/darelilmi.v10i2.5111


Reinterpretasi Pendidikan Moderat dalam Tafsir Al-Muntakhabat … | 209 

Vol. 10, No. 1, July 2025 

dilakukan untuk menghindari kekeliruan penafsiran, atau bahkan menafsirkan 
teks berdasar pada hawa nafsu dan kepentingan pribadi maupun kelompok.4 
Penafsiran yang berdasar pada hawa nafsu tidak sedikit melahirkan tafsir yang 
mendiskreditkan kelompok lain, yang nantinya berujung pada radikalisme. 

Proses deradikalisasi memerlukan pendekatan pemahaman keagamaan 
yang moderat dan disampaikan melalui pembelajaran baik di sekolah maupun 
perguruan tinggi. Hal ini merupakan preventif atau bisa disebut mengantisipasi 
dan mendobrak paham agama yang menyimpang (radikal memahami).5 
Penelitian ini berlandaskan pada argumen bahwa upaya pendidikan moderat 
sangat dibutuhkan dalam proses deradikalisasi, karena dengan mencegahnya 
pemahaman radikal, akan berdampak terciptanya keharmonisan serta 
kerukunan bangsa. 

Jargon yang ditetapkan oleh Kementrian Agama Republik Indonesia mulai 
tahun 2019 adalah Moderasi Beragama, sampai ditahun tersebut ditetapkan 
sebagai “Tahun Moderasi Agama”, bukan hanya jargon, Moderasi Beragama 
pun menjadi nafas dalam setiap program dan kebijakan yang dibuat oleh 
Kementrian Agama.6 Setelah memperhatikan uraian tersebut, penulis 
memahami bahwa pembahasan tentang moderasi beragama sangat penting, dan 
hal ini termasuk mendukung program dari pemerintah untuk mencapai 
kehidupan yang tentram dalam bernegara. Program ini kuat dalam ranah 
Pendidikan sehingga penguatan karakter moderasi harus diwujudkan dalam 
kurikulum pendidikan.7 Kemudian dalam mewujudkan kurikulum Pendidikan 
moderasi tersebut harus berdasar ayat-ayat suci Al-Qur’an beserta Tafsirnya, 
maka tentu sangat menarik jika mengkaji tafsir Al-Qur’an sebagai dasar 
kurikulum moderasi beragama.  

Kajian tentang Pendidikan Moderat dan Penafsiran Al-Qur’an dalam kitab 
Al-Muntakhabāt di Indonesia sudah diteliti, antara lain oleh Pertama, 
Muhammad Musyafa dalam disertasinya yang berjudul “Relevansi Nilai-Nilai Al-
Thariqh Pada Kehidupan Kekinian, (Studi Penafsiran Ayat-Ayat Al-Quran dalam Al 
Muntakhobat Karya KH. Achmad Asrori Al-Ishaqi)” mengatakan bahwa metode 
tafsir Alquran Al-Muntakhabāt ditinjau dari segi sumber penafsiran termasuk 
dalam tafsir riwāyah dan ishāri.8 Kedua, berbicara tentang kitab Al-Muntakhabāt, 

 
4  Anggara, DR. Alfarabi, OO, Ridho, MMA. (2023). “Gambaran Bintang Dalam Al Quran 

Menurut Tantawi Jawhari (Studi Tafsir ‘Ilmi)”. Jurnal Al-I’jaz. 5 (2). 17-31. 
https://doi.org/10.53563/ai.v5i2.96 

5  Kurnia PS, AMB. Ridho, MMA. Bachri, A. (2022)   “Deradicalization of Religion Through 
Aswaja Course at Lamongan Islamic University”. Al-Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman. 8 (1) 110-129.  
https://doi.org/10.35309/alinsyiroh.v8i1.5150 

6  Wildani Hevni, “Moderasi Beragama dalam Ruang Digital: Studi Pengarusutamaan 
Moderasi Beragama di Perguruan Tinggi Keagamaan Islam Negeri”, Jurnal Bimas Islam, 
Vol. 13, No. 1, (Juli 20200), 2. 

7  Nelmi Hayati, “Pendidikan Moderasi Beragama Dalam Konteks Ayat Al-Qur’an”, Al-
Kauniyah, Vol. 3, No. 2 (Desember 2022), 32. 

8  Muhammad Musyafa’, “Relevansi Nilai-nilai al-Thariqah pada Kehidupan Kekinian, (Studi 

https://doi.org/10.53563/ai.v5i2.96
https://doi.org/10.35309/alinsyiroh.v8i1.5150


210 |  Muh. Makhrus Ali Ridho, Lusia Mumtahana 

STUDIA QURANIKA: Jurnal Studi Quran 

terdapat satu karya akademis yang ditulis oleh Abdul Kadir Riyadi yang 
berjudul Antropologi tasawuf: Wacana Manusia Spiritual Dan Berpengetahuan.9 
Meskipun secara utuh tidak membahas sosok KH. Achmad Asrori, buku ini 
menyandingkan KH. Achmad Asrori dengan beberapa tokoh besar tasawuf. 
Bahkan disebutkan kalau pemikiran KH. Ahmad Asrori termasuk ke dalam 
genre tasawuf filsafat. Selain itu Rosidi pun berpendapat bahwa Konsep 
Maqamat KH. Achmad Asrori al-Ishaqi sangat mudah diimplementasikan dalam 
kehidupan sehari-hari yang itu berbeda dengan konsep maqamat kebanyakan 
ulama’ sufi lainnya.10 setelah penulis membaca beberapa hasil penelitian yang 
telah penulis paparkan di atas dari sinilah penulis melihat bahwa kitab tafsir Al-
Muntahabat patut untuk diteliti. 

Penelitian tentang moderasi beragama ini sudah dilakukan oleh Muhammad 
Zakki dengan judul “Moderasi Beragama dalam Kitab Tasawuf Al-Muntakhabāt karya 
KH. Achmad Asrori al-Ishaqi”,11 letak perbedaan penulis dengan jurnal ini adalah 
penulis lebih menekan terhadap penelitian nilai-nilai Pendidikan moderasi 
beragama dalam kitab tafsir Al-Muntakhabāt dengan memakai metode penelitian 
tafsir, kemudian penerapannya terhadap sistem Pendidikan di Indonesia, tetapi 
untuk karya jurnal yang dipaparkan penulis diatas lebih fokuf terhadap 
pemikiran Tasawuf KH. Achmad Asrori dalam kitab Al-Muntakhabāt, kemudian 
hasil dari penelitiannya memakai pisau analisa hermeneutika Paul Ricoeur. 

Dilihat dari jama’ah dan pengikut KH. Achmad Asrori yang sangat 
berkembang pesat, bahkan sepeninggal KH. Achmad Asrori secara kuantitas 
jama’ah Al Khidmah justru mengalami perkembangan yang sangat signifikan.12  
bukan hanya itu Al Khidmah juga dapat diterima dari mulai kalangan orang biasa, 
cendekia sampai pemerintahan, bahkan bukan hanya berkembang di dalam 
negeri, tetapi hingga luar negeri, pernyataan dari ketua umum Jama’ah Al 
Khidmah Pusat periode I yaitu Hasanuddin beliau mengungkapkan bahwa 
kepengurusan jamaah Al Khidmah sudah berdiri di 77 kabupaten atau kota dan 
sembilan Provinsi di Indonesia. Sedangkan kepengurusan di luar negeri sudah 
terbentuk di Malaysia, Singapura, Thailand, Belgia dan Saudi Arabia.13 Melihat 
realita yang dipaparkan diatas menunjukkan bahwa beliau sangat berpengaruh 
dan memiliki banyak pengikut, dari sinilah penulis mempunyai ketertarikan 

 
Penafsiran Ayat-ayat al-Qur’an dalam Al-Muntakhabat Karya KH. Achmad Asrori al-
Ishaqi)”, UIN Sunan Ampel Surabaya, 2019, 355. 

9  Muhammad Musyafa’, “Relevansi Nilai-nilai al-Thariqah pada Kehidupan Kekinian, (Studi 
Penafsiran Ayat-ayat al-Qur’an dalam Al-Muntakhabat Karya KH. Achmad Asrori al-
Ishaqi)”, 355. 

10  Rosidi, “Konsep Maqamat dalam Tradisi Sufistik KH. Ahmad Asrori al-Ishhaqi,” Teosofi 
Jurnal Tasawuf dan Pemikiran Islam”, Volume 4, No. 1 Tahun 2014, 48. 

11  Muhammad Zakki, “Moderasi Beragama dalam Kitab Tasawuf al-Muntakhabat karya KH. 
Achmad Asrori al-Ishaqi”, Jurnal Lektur Keagamaan, Vol. 19, No. 1, 2021, 269-306. 

12  Rosidi, Konsep Sufistik KH. Ahmad Asrori al-Ishaqi (Mursyid Tarekat al-Qadiriyyah wa al-
Naqsyabandiyyah), Yogyakarta: Bildung, 2019, 21. 

13  Rosidi, Konsep Sufistik. 



Reinterpretasi Pendidikan Moderat dalam Tafsir Al-Muntakhabat … | 211 

Vol. 10, No. 1, July 2025 

yang tinggi untuk meneliti karya KH. Achmad Asrori al-Ishaqi dari kitab tafsir 
sufi Al-Muntahhabat. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji nilai-nilai Pendidikan moderat 
dalam kitab tafsir sufi Al-Muntakhabāt karya KH. Achmad Asrori al-Ishaqi dan 
juga disertai analisis metodologi yang dipakai dalam kitab tafsir tersebut. Selain 
itu tujuan penelitian ini juga memaparkan realisasi menerapkan Pendidikan 
moderat dalam tafsir Al-Muntakhabāt dalam sistem pendidikan di Indonesia.  

Sedangkankan metode dan jenis yang dipakai dalam penelitian ini adalah 
riset kepustakaan (library research) dan disajikan secara deskriptif-analitis, 
sedangkan objek penelitian yang akan digunakan dalam penelitian ini adalah 
kitab tafsir Al-Muntakhabāt karya KH. Achmad Asrori al-Ishaqi. Hal ini 
didasarkan penulis menurut pendapatnya tentang perbedaan yang tegas antara 
penelitian al-Quran dengan penelitian tafsir adalah pada objek material 
kajiannya. Dalam penelitian al-Quran objek materialnya adalah al-Quran itu 
sendiri, sementara dalam penelitian tafsir objek materialnya adalah kitab tafsir, 
yang notabenya merupakan hasil dari seorang penafsir.14 Maka dari itu penulis 
menjadikan tafsir Al-Muntakhobat karya KH. Achmad Asrori al-Ishaqi menjadi 
objek penelitian. Sedangkan teknik pengumpulan data yang dilakukan penulis 
pada penerapan dalam sistem pendidikan di Indonesia yaitu melalui 
wawancara, observasi dan dokumentasi. Selain itu, penelitian ini bertujuan 
untuk mengkaji nilai-nilai pendidikan moderat dalam kitab tafsir sufi Al-
Muntakhabāt karya KH. Achmad Asrori al-Ishaqi dan menganalisis metode yang 
dipakai beliau dalam kitab tafsir sufi Al-Muntakhabāt tentang nilai-nilai 
pendidikan moderat serta penerpannya dalam sistem pendidikan Indonesia. 

Sosial dan Intelektual KH. Achmad Asrori al Ishaqi 

KH. Achmad Asrori al-Ishaqi dilahirkan pada tanggal 17 Agustus 1951 di 
Surabaya. Beliau merupakan putra keempat dari sepuluh bersaudara. KH. 
Muhammad Utsman al-Ishaqi merupakan Ayah Beliau dan Ibunya bernama 
Nyai Hj. Siti Qomariyah binti KH. Munadi.15 Jika diruntut, nasab Beliau 
bersambung kepada Nabi Muhmmad SAW pada urutan yang ke-38.16 

Hadlrotus Syaikh KH. Achmad Asrori Al-Ishaqi RA., putra KH. Muhammad 
Utsman al-Ishaqi, putra Nyai Surati, putri Kiai Abdullah, putra  Embah Desha, 
putra Embah Salbeng, putra Embah Jarangan, putra Kiai Ageng Mas, putra Kiai 
Panembahan Bagus, putra Kiai Ageng Pangeran sedang Rono, putra 
Panembahan Agung Sido Mergi, putra Pangeran Kawis Guwa, putra al-Shaikh 
Fadllullah (Sunan Prapen), putra al-Shaikh ‘Ali Sumadiro, putra al-Shaikh 

 
14  Abdul Mustaqim, metode Penelitian al-Qur’an dan Tafsir, Yogyakarta: Idea Prees, 2015, 20. 
15  Rosidi, “Konsep Maqamat dalam Tradisi Sufistik KH. Ahmad Asrori al-Ishhaqi,” Teosofi 

Jurnal Tasawuf dan Pemikiran Islam”, Volume 4, No. 1 Tahun 2014, 31. 
16  Muhammad Musyafa’, “Relevansi Nilai-nilai al-Thariqah pada Kehidupan Kekinian, (Studi 

Penafsiran Ayat-ayat al-Qur’an dalam al-Muntakhabat Karya KH. Achmad Asrori al-
Ishhaqi)”, UIN Sunan Ampel Surabaya, 2019, 94. 



212 |  Muh. Makhrus Ali Ridho, Lusia Mumtahana 

STUDIA QURANIKA: Jurnal Studi Quran 

Muhammad ‘Ainul Yaqin (Sunan Giri), putra al-Shaikh Maulana Ishaq, putra al-
Shaikh Ibrahim Akbar, putra al-Sayyid Jamaluddin Akbar al-Husain, putra al-
Shaikh Ahmad Shah Jalal al-Amir, putra al-Shaikh Abdullah Khan, putra al-
Shaikh ‘Abd al-Malik, putra al-Shaikh ‘Alwi, putra al-Shaikh Muhammad Shahib 
Mirbat, putra al-Shaikh ‘Ali Khala’ Qasam, putra al-Shaikh ‘Alwi, putra al-
Shaikh Muhammad, putra al-Shaikh ‘Alwi, putra al-Shaikh ‘Ubaidillah, putra al-
Shaikh Ahmad Muhajir, putra al-Shaikh ‘Isa ar-Rumi, putra al-Shaikh 
Muhammad al-Naqib, putra al-Shaikh ‘Ali al-‘Iridhi, putra Imam Ja’far Shodiq, 
putra Imam Muhammad al-Baqir, putra Imam ‘Ali Zainul ‘Abidin, putra Imam 
al-Husain, putra al-Sayyidah Fatimah az-Zahra, putri Rasulullah Muhammad 
Saw. 

Jika diruntut silsilah atau sanad keguruan Thariqohnya yaitu TQN Beliau 
bersambung kepada Nabi Muhammad SAW.17 Hadrotus Syaikh KH. Achmad 
Asrori al-Ishaqi, RA telah berguru dan menerima bai’ah, talqin dan tahkim Tarekat 
al-Qadiriyah wa al-Naqshabandiyah dari Syaikh al-Qudwah Muhammad Utsman 
bin Nadi al-Ishaqi dari gurunya al-Shaikh Muhammad Ramli al-Tamimi, dari al-
Shaikh Muhammad Khalil Rejoso, dari al-Shaikh Ahmad Hasbillah al-Maduri, 
dari al-Shaikh Ahmad Khatib al-Sambasi, dari al-Shaikh Syamsuddin, dari al-
Shaikh Murad, dari al-Shaikh Abd al-Fattah, dari al-Shaikh Kamaluddin, dari al-
Shaikh Utsman, dari al-Shaikh ‘Abd al-Rahim, dari al-Shaikh Abu Bakar, dari al-
Shaikh Yahya, dari al-Shaikh Hisamuddin, dari al-Shaikh Waliyuddin, dari al-
Shaikh Nuruddin, dari al-Shaikh Zainuddin, dari al-Shaikh Syaraf al-Din, dari 
al-Shaikh Syams al-Din, dari al-Shaikh  Muhammad Al Hattaki, dari al-Shaikh 
Abd al-‘Aziz, dari Sultan al-Aulia Sayyidina Syaikh ‘Abd al-Qadir al-Jilani, dari 
al-Shaikh Abu Sa’id al-Mubarak al-Makhzumi, dari al-Shaikh Abu al-Hasan ‘Ali 
al Hakkari, dari al-Shaikh Abu al-Fara al-Turtusi, dari al-Shaikh Abd al-Wahid 
al-Tamimi, dari al-Shaikh Abu Bakar al-Shibli, dari Sayyidina Sayyid al-Thaifah 
al-Shaikh Abu al-Qasim Junaid al-Baghdadi, dari al-Shaikh Sari al-Saqati, dari al-
Shaikh Ma’ruf al-Karkhi, dari Imam Abu al-Hasan ‘Ali Ridha, dari Imam Musa 
al- Kadlim, dari Imam Ja’far al-Shadiq, dari Imam Syaikh Imam Muhammad al-
Baqir, dari Imam ‘Ali Zain al-‘Abidin, dari Imam Husain b. ‘Ali b. Abi Thalib, 
dari Imam ‘Ali b. Abi Thalib dari Rasulillah Muhammad Saw, dari Malaikat Jibril 
as., dari Allah Swt. 

KH. Achmad Asrori al-Ishaqi wafat pada hari Selasa pagi tanggal 18 Agustus 
tahun 2009. Bertepatan dengan tanggal 26 Sya’ban 1430 H. dalam usia 58 tahun, 
kurang lebih selama tiga tahun sebelum wafatnya beliau menderita sakit, selama 
menderita sakit yang berkepanjangan, KH. Achmad Asrori tetap istiqomah 
menghadiri majlis-majlis dzikir yang telah puluhan tahun dibinanya diberbagai 
daerah. Hal itu merupakan wujud nyata kecintaan beliau kepada para 
Jama’ahnya. Hal itu pula termasuk bukti kegigihan Beliau dalam mensyi’arkan 

 
17  Muhammad Musyafa’, “Relevansi Nilai-nilai al-Thariqah pada Kehidupan Kekinian, (Studi 

Penafsiran Ayat-ayat al-Qur’an dalam al-Muntakhabat Karya KH. Achmad Asrori al-
Ishhaqi)”, 95. 



Reinterpretasi Pendidikan Moderat dalam Tafsir Al-Muntakhabat … | 213 

Vol. 10, No. 1, July 2025 

amalan-amalan para ulama’ salaf al-Shalih.18 
Berbicara masalah pendidikan, KH. Achmad Asrori Al-Ishaqi dalam 

pendidikan formalnya hanya mengenyam sampai kelas tiga sekolah dasar. 
Kemudian, seperti pada umumnya, putra Kiyai di daerah Jawa, Kiyai Achmad 
Asrori menimba ilmu dipondok pesantren, hal tersebut sebagai persiapan 
melanjutkan tongkat estafet kepemimpinnan ayahnya. Sesuai dengan keinginan 
Kiyai Haji Muhammad Usman al-Ishaqi,19 pada tahun 1966 pondok pesantren 
yang pertama kali menjadi tempat belajarnya adalah pondok pesantren Darul 
‘Ulum, Peterongan, Kabupaten Jombang yang diasuh oleh Kiyai Haji Dr. 
Musta’in Romly,20 beliau juga seorang murshid tarekat al-Qadariyyah wa al-
Naqsyabandiyyah.21 

Setahun menimba ilmu kepada Kiyai Musta’in, Kiyai Achmad Asrori 
melanjtkan studinya ke Pondok Pesantren al-Hidayah Tertek, Kecamatan Pare 
Kabupaten Kediri yang diasuh oleh KH. Juwaini. Kiyai Achmad Asrori mengaji 
selama tiga tahun di Pesantren ini. Diatara kitab-kitab yang didalami 
kebanyakan kitab tasawuf seperti kitab Ihya’ Ulum al-Din Karya al-Ghazali. 
Meski terhitung cukup singkat, banyak sekali kitab yang KH. Achmad Asrori 
khatamkan di pondok Al-Hidayah ini.22 

Selanjutnya KH. Achmad Asrori melanjutkan belajarnya di Pondok 
Pesantren al-Munawwir, Krapyak, Yogyakarta, yang diasuh KH. Ali Maksum. 
Hanya beberapa bulan saja KH. Achmad Asrori di Pesantren ini. Selanjutnya 
beliau meneruskan belajarnya di salah satu pesantren di desa Buntet, Kabupaten 
Cirebon yang diasuh oleh KH. Abdullah Abbas. Selama setahun Kiyai Achmad 
Asrori belajar di pesantren ini. Selain itu, KH. Achmad Asrori juga menimba ilmu 
di pondok-pondok lain, namun rata-rata hanya sebentar. Menurut tradisi dunia 
pesantren, yang dilakukan KH. Achmad Asrori ini dikenal dengan istilah 
tabarrukan (mengambil barokah dari ulama sepuh).23 

KH. Achmad Asrori al-Ishaqi mempunyai beberapa karya, diantanya: Al-
Muntakhabāt fī Rābitah al-Qalbiyyah wa Silat al-Ruhiyyah (Kitab ini membahas 
tentang Ragam Kutipan Pilihan (tentang) Ikatan Hati dan Relasi Rohani; sebuah 
mahakarya bergenre tasawuf-tarekat yang beliau tulis dalam kurun waktu 
antara 2006-2009, menjelang kewafatannya. Kitab ini merupakan kitab terakhir 
yang sangat spektakuler dan populer di antara kitab-kitab karangan KH. Ahmad 
Asrori al-Ishaqi yang ada. Karena di samping luas esensi yang terkandung di 
dalamnya, juga bentuk fisiknya yang tebal dan besar hingga lima jilid.) Al-Nuqtah 
wa al-Baqiyah al-Sālihah wa al-‘Aqibah al-Khairah wa al-Khātimah al-Hasanah (Kitab 

 
18  Rosidi, “Konsep Maqamat dalam Tradisi Sufistik KH. Ahmad Asrori al-Ishhaqi,” Teosofi 

Jurnal Tasawuf dan Pemikiran Islam”, Volume 4, No. 1 Tahun 2014, 33. 
19  Ayah KH. Achmad Asrori al-Ishaqi. 
20  Dr. KH. Musta’in Romly merupakan putra dari KH. M. Romly Tamim, beliau merupakan 

Guru tarekat dari KH. Muhammad Usman al-Ishaqi. 
21  Rosidi, Konsep Sifistik KH. Ahmad Asrori al-Ishaqy, (Yogyakarta: Bildung, 2019), 18. 
22  Rosidi, Konsep Sifistik KH. Ahmad Asrori al-Ishaqy, 18-19. 
23  Rosidi, Konsep Sifistik KH. Ahmad Asrori al-Ishaqy, 19. 



214 |  Muh. Makhrus Ali Ridho, Lusia Mumtahana 

STUDIA QURANIKA: Jurnal Studi Quran 

ini berisi tentang pondasi dan adab bertarekat, yang berfungsi untuk meluruskan 
pemahaman tarekat dan mendinginkan suasana batin para pelaku dan pecinta 
tarekat dalam menghadapi suasana yang panas akibat konflik perpindahan 
tarekat.) Al-Muntakhabāt fi Mā Huwa al-Manāqib (Kitab ini sebenarnya merupakan 
nubdhah (bagian sekelumit) dari kitab Al-Muntakhabāt fī Rābithah al-Qalbiyah wa 
Shilat al-Rūhiyah, yang sengaja dikhususkan pembukuannya secara terpisah 
untuk menjelaskan tentang dasar-dasar dan landasan hukum normatif (al-
Qur’an dan al-Hadits) mengenai penyelenggaraan majlis manāqib sekaligus 
urgensitasnya. Sehingga kitab ini bisa dijadikan sebagai suatu pegangan dan 
referensi hukum. 

Basyā’ir al-Ikhwan fī Tabrid al-Muridīn ‘an Harārāt al-Fitan wa Inqazihim ‘an 
Shabakat al-Hirman (Kitab ini berisi tentang Kabar Gembira (bagi) para Ikhwan 
(tentang upaya) Memadamkan (hati) para Murid dari Panasnya Fitnah, dan 
Menyelamatkan Mereka dari Jejaring Penghalang (dari Keberkahan)) Al-Risālah 
al-Shāfi’iyyah fī Tarjamāt al-Thamroh al-Rauzah al-Shahīyah bi al-Lughah al-
Maduriyah (Kitab ini membahas tentang seputar permasalahan-permasalahan 
fikih dengan formulasi yang disajikan dalam bentuk susunan tanya jawab. 
Dalam teks redaksinya kitab ini menggunakan bahasa Madura dengan aksara 
pegon. Demikianlah potret beberapa karya KH. Achmad Asrori al-Ishaqi yang 
jarang diketahui khalayak umum, di sisi lain KH. Achmad Asrori al-Ishaqi juga 
memiliki karya yang ditulis memakai bahasa Indonesia guna mempermudah 
para jamaah dan muridnya, seperti: Buku Pedoman Kepemimpinan 
Kepengurusan dalam Kegiatan dan Amaliyah al-Tariqah dan al-Khidmah, 
Mutiara Hikmah. Tentu, dalam hal ini KH. Achmad Asrori al-Ishaqi patut 
dijadikan panutan bagi kaum santri maupun non-santri supaya tetap 
melestarikan jejak para ulama’ yang inovatif dan produktif.) Lailah al-Qadar 
(Kitab ini mengulas tentang keutamaan malam lailatul qadar secara ringkas. 
Kitab ini berupa terjemahan versi bahasa Indonesia guna mempermudah para 
pengikutnya yang belum bisa membaca bahasa arab gundul dan pertama kali 
diterbitkan oleh penerbit Al-Wava Publishing pada tahun 2012.) 

Pedoman Kepemimpinan dan Kepengurusan dalam Kegiatan dan Amaliyah 
Al Tharīqah dan Jamā’ah Al Khidmah (Kitab ini membahas tentang pedoman 
tatanan dan tuntunan berorganisasi dalam kepengurusan Al Tharīqah dan 
kepengurusan Jamā’ah Al Khidmah yaitu Jama’ah yang didirikan oleh KH. 
Achmad Asrori al-Ishaqi sendiri). Mir’ah al-Jinan fī al-Istigāhthah wa al-Adhkar wa 
al-Da’wat ‘Inda Khatmi al-Qur’an ma’a Du’ā’ Birri al-Walidain wa Bihaqqi Ummi al-
Qur’an, (Kitab yang khusus berisi kumpulan do’a Khatmil Qur’an dan do’a birrul 
walidain.) Al-Fathah al-Nuriyyah (kitab ini berisi tentang wadifah amaliyah yang 
diamalkan sebagai wirid setelah sholat maktubah dan tata cara beserta do’anya 
lengkap sehari semalam. Kitab ini terdiri dari tiga jilid. Jilid pertama berisi 
tentang tuntunan aurad yang baca setiap habis salat wajib atau maktubah. Jilid 
kedua berisi tentang tuntunan salat-salat sunah yang dilakukan di malam hari. 
Sedangkan jilid ketiga berisi tentang tuntunan salat-salat sunah yang dilakukan 



Reinterpretasi Pendidikan Moderat dalam Tafsir Al-Muntakhabat … | 215 

Vol. 10, No. 1, July 2025 

di siang hari.) Al-Nafahāt fī Mā Yata’allaq bi al-Tarāwih wa al-Witr wa al-Taṣbih wa 
al-Hajah (Kitab ini berisi tentang wadifah amaliyah sholat tarawih mulai bilal 
samapai do’a, kemudian do’a sholat witir, sholat tasbih, sholat hajat dan 
beberapa sholawat yang wajib diamalkan oleh para muridin KH. Achmad Asrori 
al-Ishaqi selama bulan Ramadhon.) Bahjah al-Wishah fī Dzikr al-Nubdhah min 
Maulid Khoiri al-Bariyah SAW. (Kitab ini, memuat isi kandungan tentang maulid 
(kelahiran) dan tarikh (perilaku hidup) Nabi Muhammad Saw.) 

Al-Waqi’ah al-Faḍīlah wa Yāsīn al-Faḍīlah (Kitab ini berisi surat al-Waqi’ah dan 
surat Yaasin yang di sela-sela ayat terdapat do’a yang mengandung beberapa 
fadilah yang sangat besar ketika membacanya dengan Istiqomah, kitab ini biasa 
diamalkan oleh para muridin KH. Achmad Asrori al-Ishaqi setiap ba’da Sholat 
Asar). Al-Anwār al-Khusūsiyah al-Khatmiyyah (Kitab ini berisi tentang amaliyah 
khusus bagi muridin yang sudah di bai’at oleh KH. Achmad Asrori al-Ishaqi 
(muridīn Tharīqah al-Qadiriyyah wa al-Naqsyabandiyyah al-Uthmaniyah) yang wajib 
diamalkankan setiap seminggu sekali.) Al-Salawāt al-Husainiyah (Kitab ini berupa 
bacaan-bacaan salawat kepada Nabi Muhammad Saw. yang terselipkan di 
dalamnya ayat-ayat al-Qur’an.)  Al-Iklil fī Al-Istighathat wa al-Adhkar wa al-Da’awāt 
fī al-Tahlīl, (Kitab ini berisi tentang tuntunan ritual bacaan-bacaan dalam majlis 
istighathah, tahlil dan berkirim do’a.) Al-Faid al Rahmany Liman Yaḍillu Tahta al-
Saqf al-‘Uthmani fi al-Manaqib Al-Shaikh ‘Abdul Qadir al-Jilany, (Kitab ini memuat 
serangkaian bacaan manaqib Shaykh ‘Abdul Qadir al-Jilani yang diawali dengan 
bacaan tawassul, istighathah, Yāsīn dan tahlīl sebagaimana tercantum dalam kitab 
kitab al-Iklil, hanya saja dalam kitab ini tuntunan bacaan lebih lengkap dan 
sempurna.) 24 

Kajian Metodologis Tafsir Al-Muntakhabāt 

Latar Belakang Penulisan 

Pada tahun 2007, KH Achmad Asrori al-Ishaqi diuji sakit parah. Hikmah di 
balik ujian tersebut, waktunya lebih banyak menata system pendidikan Pondok 
Al Fithrah dan menyelesaikan kitab karya Agung, karya yang monumentalnya 
yang berjumlah lima jilid yaitu Al-Muntakhabāt dan juga al-Baqiyāt al-Sālihāt. 
Ketika proses menyusun kitab Al-Muntakhabāt, KH Achmad Asrori al-Ishaqi 
menyampaikan kepada Muhammad Musyafa’ bahwa ilmu seseorang akan 
menyumber dan mengalir jika diamalkan dan ketika belajar maupun menulis 
tidak mempunyai interest pribadi, akan tetapi didorong untuk melayani ilmu itu 
sendiri dan kemaslahatan umat manusia di dunia dan akhirat.25 Oleh karena itu, 
KH. Achmad Asrori al-Ishaqi berkeinginan untuk mengembangkan dan 
memperluas kajian dan pembahasan Al-Muntakhabāt. Akan tetapi, ketika Habib 
Umar ibn Hamid ibn Abdul Hadi al-Jilani menghaturkan kepadanya kitab tafsir 

 
24  Rosidi, “Konsep Maqamat dalam Tradisi Sufistik KH. Ahmad Asrori al-Ishhaqi,” Teosofi 

Jurnal Tasawuf dan Pemikiran Islam”, 25-31. 
25  Muhammad Musyafa’, “Relevansi Nilai-nilai al-Thariqah pada Kehidupan Kekinian, 87. 



216 |  Muh. Makhrus Ali Ridho, Lusia Mumtahana 

STUDIA QURANIKA: Jurnal Studi Quran 

karya Syaikh Abd al-Qadir al-Jilani sebanyak enam jilid, seraya berkata: “Syaikh 
Achmad Asrori al-Ishaqi, saya tidak akan membaca kitab Tafsir al-Jilani sebelum 
engkau membacanya.”26 Melihat Tafsir al-Jilani enam jilid, maka KH. Achmad 
Asrori al-Ishaqi ketika memberikan naskah tambahan Al-Muntakhabāt, seraya 
menyampaikan kepada Muhammad Musyafa’ bahwa kitab Al-Muntakhabāt 
cukup sampai jilid lima, dan ini adalah tambahan naskan yang terakhir.”27 Hal 
ini menurut penulis adalah Adab KH. Achmad Asrori al-Ishaqi kepada Syaikh 
Abd al-Qadir al-Jilani (tidak melebihi jilid karya kitab beliau melebihi gurunya). 

Sistematika Penulisan 

Tafsir Sufi Al-Muntakhabāt merupakan tafsir yang ditulis oleh KH. Achmad 
Asrori al-Ishaqi, tafsir ini terdiri dari lima jilid, Juz satu memuat dua puluh dua 
bab, dimulai dengan Nur Muhammadi; Sosok Nabi Muhammad; Hadrah 
Nabawiyah dalam bersalawat dan bersalam; Derajat Rasulullah selalu 
bertambah dan meningkat; Kilauan sinar cahaya kenabian; Nur yang datang 
kepada Rasulullah; Corak ragam musyahadah Nabi; Rasulullah panutan terbaik, 
pemberi suritauladan yang luhur, perantara puncak dan jalinan hati yang besar 
serta ikatan rohani  yang agung; Bermimpi Nabi; Berpegang teguh pada agama 
Allah dan mengikuti serta meneladani petunjuk Rasulillah; Mengikuti petunjuk 
dan meneladani sahabat; Di bawah  naungan Ahl al-Sunnah wa al-Jamā'ah; Alam 
semesta ciptaan Allah; Hakikat manusia; Sebagian keistimewaan manusia; 
Kemuliaan dan keutamaan akal; Macam-macam akal; Tempat dan sifat akal; 
Perbandingan antara ilmu dan akal; Buah akal dan sifat orang-orang yang 
berakal; Ilmu lahir dan batin; Ilmu-ilmu yang dimiliki oleh Rasulullah secara 
khusus dan secara umum.28 

Juz dua memuat tujuh belas bab, dimulai dari yaqin dan penerapannya 
menuju kesempurnaan yang hakiki; Klasifikasi ilmu shari‘ah; Ahli hadits, ahli 
fiqih dan ahli tashawuf; Sebagian  ilmu gaib; Sebagian ilmu iblis; Rahasia 
kebolehan meriwayatkan hadits secara makna; Kajian hadis ḍā’if; Aplikasi hadits 
ḍā’if; Status perawi yang diduga lemah dalam kitab Sahīhain; Pengertian 
mengamalkan hadis ḍā’if dalam keutamaan amal; Hakikat ilmu tasawuf; 
Pemaparan ilmu tasawuf dengan cara ishārāt dan talwih; Kebodohan seseorang 
yang selalu menjawab semua pertanyaan, mengungkap semua kesaksian dan 
memaparkan semua yang diketahui; Khilafiyah ulama apakah ilmu tasawuf 
diberikan kepada ahlinya atau juga kepada selain ahlinya; Sebagian cara 
termudah dan tepat untuk meraih ilmu tasawuf; Orang-orang yang mengingkari 

 
26  Peristiwa tersebut terjadi pada hari Jum’at, 2 Sya’ban 1430 H. / 24 Juli 2009 M. Kitab Tafsir 

al-Jilani cetakan Istambul Turki dengan kertas lux dan berwarna hijau kubah makam 
Rasulullah. Muhammad Musyafa’, 87 

27  Muhammad Musyafa’, “Relevansi Nilai-nilai al-Thariqah pada Kehidupan Kekinian, 87-88. 
28  Achmad Asrari al-Ishaqi, Al-Muntakhabat Fi Rabitat al-Qalbiyah wa Silat al-Ruhiyah, Vol. I,, 

Surabaya: al-Wafa, 2009 



Reinterpretasi Pendidikan Moderat dalam Tafsir Al-Muntakhabat … | 217 

Vol. 10, No. 1, July 2025 

tashawuf; Naskah kesaksian tasawwuf.29 
Juz tiga memuat sembilan belas bab, dimulai dari kupasan tentang 

pemahaman agama dan perlawanan shufiyah kepada al-mutafaqqihah; 
Bantahan terhadap orang yang menganggap bahwa ilmu tasawuf tidak 
berlandaskan pada al-Qur’an, hadits dan suri tauladan ulama salaf al-sālih; Para 
pembaca al-Qur’an dan penutur hadis dengan tanpa adanya keimanan yang 
merasuk dan meresap dalam hati; Kedudukan ulama sufiyah dalam tasawuf; 
Pernyataan pemuka tashawuf bahwa mereka berpegang teguh pada al-Qur'an 
dan hadits; Pandangan jernih yang memadai; al-Wafā; al-Jalsah wa al-Suḥbah; 
Naskah kesaksian tentang al-Jalsah wa al-Suḥbah; Perbedaan wali muṭlaq dan wali 
murshid; al-Shaikh al-murabbi al-murshid; Jika tidak ada guru pembimbing niscaya 
kami tidak berma’rifat kehadirat Allah; al-Shaikh almurabbi al-murshid laksana 
dokter yang mengobati; Pengaturan para al-Shaikh al-murabbi al-murshid setelah 
mereka wafat; Kriteria murshid; Perilaku yang harus dilakukan murshid; Perilaku 
seseorang yang mendapatkan cobaan kemurshidan dengan izin  murshid-nya 
sebelum meraih kesempurnaan; al-Mubāya’ah; Berguru kepada murshid dan 
berguru kepada murshid lain setelah guru murshid yang pertama wafat.30 

Juz empat memuat tiga puluh lima bab, dimulai dari tarekat adalah adab 
secara  menyeluruh; Mengambil pelajaran, mengikuti dan meneladani 
Rasulullah; Macam-macam tarekat, asal usul dan para tokohnya; Tarekat al-
‘Alawiyah al-‘Aliyah al-Rabbaniyah al-Qudsiyah; Silsilah para tokoh tarekat; Silsilah 
tarekat al-Sadah Ali Ba’alawi; Silsilah tarekat al-Haddadiyah; Silsilah syaikh di 
antara dua syaikh; Sayyidina Hasan al-Basri mendengar riwayat dari imam ‘Ali 
b. Abi Talib; Ilbasul khirqah; Macam-macam khirqah ditinjau dari segi ketetapan 
hukum; Persyaratan izin dalam memakaikan khirqah; Keguruan, tarbiyah dan 
kemurshidan tidak tergantung pada sosok dan prestasi tertentu; Posisi badal 
beserta guru murshidnya; Larangan keras; Alam barzah; Penciptaan arwah lebih 
dahulu dari pada jasad; Keberadaan arwah sebelum firman Allah: "bukankah 
Aku Tuhanmu"; Sebagian hikmah diutusnya para Nabi; Kekalnya arwah dan 
matinya jasad; Sifat-sifat dan hal ihwal arwah; Pengertian mati pada jasad, nafsu 
dan arwah; Macam-macam arwah; Arwah berdiskusi tentang ilmu; Dua ruh 
berdiskusi karena sayang dan iba terhadap umat; Arwah berdiskusi tentang 
berita dan kejadian yang telah terjadi di alam dunia dan yang sedang terjadi pada 
penduduk dunia; Rasa  dan penemuan benda-benda yang tidak bernyawa; 
Kerikil dan Makanan bertasbih; Tangisan kayu korma kering di masjid; Tiang 
pintu dan tembok rumah membaca amin; Mimbar bergerak-gerak; 
Kemunafikan, kedloliman dan hutang; Pengamatan, penghayatan dan memetik 
pelajaran; asal sifat nafsu.31 

Juz lima memuat dua puluh bab, dimulai dari pembahasan sifat-sifat Allah 
Yang Maha Rahman, sifat malaikat, binatang dan setan; Ahli la ilaha illa Allah dan 

 
29  Achmad Asrari al-Ishaqi, Al-Muntakhabat Fi Rabitat, Vol. II. 
30  Achmad Asrari al-Ishaqi, Al-Muntakhabat Fi Rabitat, Vol III. 
31  Achmad Asrari al-Ishaqi, Al-Muntakhabat Fi Rabitat, Vol. VI. 



218 |  Muh. Makhrus Ali Ridho, Lusia Mumtahana 

STUDIA QURANIKA: Jurnal Studi Quran 

ahli ucapan la ilaha illa Allah; Tuntunan dan bimbingan; Melalui para Nabi kita 
mendapatkan hidayah, kepada ulama kita mengikuti jejak, dan dengan umarā’ 
kita hidup damai aman sentosa; Fitnah dan bencana bagi orang yang dapat 
melihat rahasia hamba-hamba Allah; Karāmah; Hujjah kepada ahli dahir yang 
mengingkari karāmah dan perbedaan antara para nabi dengan para wali dalam 
karāmah; Hikmah dan Basirah dalam berda’wah menuju kehadirat Allah; 
Kenapa orang kafir tidak disifati dengan ‘uluw al-himmah?; Shari‘ah, tariqah, 
haqīqah, ma‘rifah; Tajalliyat; Waḥdat al-Wujud; al-Hulul wa al-itihad; Waḥdat al-wujud 
wa al-shuhūd; Pembagian zikir; Darajāt al-fanā’; Derajat kerasulan Nabi dan 
derajat kewaliyan Nabi; Pamungkas.32 

Corak Penafsiran 

Tafsir Al-Muntakhabāt merupakan kitab tasawuf dan kitab tarekat. Artinya, 
di samping didalam Al-Muntakhabāt berbicara soal ilmu batin dan teorisasi 
tentang pengalaman rohani, juga berbicara tentang kaidah-kaidah tarekat, 
eksistensi bai’at, mujalasah, muṣaḥabah, kriteria dan etika murshid dan murid, 
perbaikan akhlak dan penyucian jiwa serta pembahasan lain yang terkait dengan 
tasawuf dan tarekat. Hal ini sebagai bukti bahwa seorang sufi tidak dapat 
terlepas dari tarekat, akhlak dan amaliah. Bahkan tasawuf naẓari pun tidak 
kosong dari sisi tarekat, akhlak dan amaliah. Kemudian hal tersebut merupakan 
suatu bukti bahwa Al-Muntakhabāt tergolong tafsir sufi. 

Sumber Penafsiran 

Metode yang dipakai KH. Achmad Asrori al-Ishaqi dalam kitab Tafsir Al-
Muntakhabāt jika ditinjau dari segi sumber penafsiran, termasuk riwāyah, dan 
ishāri, sedangkan dilihat dari  dimensi cara penjelasan terhadap tafsiran ayat-ayat 
al-Qur’an termasuk bayāni dan muqāran, sedangkan dilihat dari dimensi keluasan 
penjelasan termsuk iṭnabi. Sedangkan dilihat dari  dimensi  sasaran  dan  tartib  
ayat yang ditafsiri termasuk mauḍū’i. Ittijah  penafsiran  dalam kitab Al-
Muntakhabāt kebanyakan bercorak  sūfi. 

Komentar terhadap Tafsir Al-Muntakhabāt 

Habib Zain bin Ibrahim bin Zain bin Semith al-Husaini Al-Hadhramy Al-
Madany dalam sambutannya mengatakn bahwa Kitab Al-Muntakhabāt 
merupakan kitab yang kokoh, tegak dan lurus dan memuat segudang faedah 
yang besar dan agung serta keelokan dan keindahan yang agung.33 

Al-Habib Al-Hasib Ar-Rahib Al-Qorib Syaikh bin Ahmad Al-Musawa dalam 
sambutannya pun mengatakan bahwa kitab Al-Muntakhabāt sangat luhur 
kedudukannya, jarang ditemukan, tiada orang yang mengulurkan timba untuk 
menimba apa yang ada didalamnya, kecuali dia adalah orang yang hatinya 

 
32  Achmad Asrari al-Ishaqi, Al-Muntakhabat Fi Rabitat, Vol V. 
33  Achmad Asrari al-Ishaqi, Al-Muntakhabat Fi Rabitat, Vol. I., 5. 



Reinterpretasi Pendidikan Moderat dalam Tafsir Al-Muntakhabat … | 219 

Vol. 10, No. 1, July 2025 

dipenuhi dengan nur-cahaya oleh Allah SWT, diberi bantuan dengan 
pertolongan dari sisi-Nya. Kemudian beliau mengatakan bahwa susunan kitab 
Al-Muntakhabāt ini sangat jernih uraiannya yang dilengkapi dengan dalil-
dalilnya bersinar laksana matahari, kelembutan (pembahasannya) laksana 
bintang-bintang berkilauan dilangit yang menyinari kepahaman-kepaaman, 
keutamaannya indah laksana kebun yang sedang mekar bunga-bunganya, 
keagungannya laksana pohon besar penuh dengan buah-buahan yang beraneka 
ragam, ketinggian ilmiyahnya laksana langit penuh dengan bintang-bintang 
yang menerangi pada penjuru dunia, mengucurkan kema’rifatan laksana 
mendung yang mecurahkan air hujan.34 

Muhammad Musyafa’ dalam disertasinya yang berjudul “Relevansi Nilai-
nilai al-Tariqah pada Kehidupan Kekinian, (Studi Penafsiran Ayat-ayat al-Qur’an dalam 
Al-Muntakhabāt Karya KH. Achmad Asrori al-Ishaqi)” mengatakan bahwa metode 
tafsir al-Qur’an Al-Muntakhabāt ditinjau dari segi sumber penafsiran, termasuk 
dalam tafsir riwāyah dan ishari.35 

Nilai-Nilai Pendidikan Moderasi Beragama dalam Kitab Tafsir Sufi Al-

Muntakhabāt 

Berbicara masalah nilai-nilai pendidikan moderasi beragama, penulis 
condong dengan pendapat Masdar Hilmy, menurut penuturannya bahwa sikap 
moderat dapat tercermin dalam karakter peserta didik sebagai berikut: 

Pertama, Penyebaran ajaran agama melalui ideologi non kekerasan, Kedua, 
Mengadopsi cara hidup modern dengan segala derivasinya, termasuk teknologi, 
demokrasi, HAM dan sejenisnya, Ketiga, penggunaan cara berpikir rasional, 
Keempat, Memahami Islam dengan pendekatan kontekstual, Kelima, Penggunaan 
ijtihad dalam mencari solusi terhadap persoalan yang tidak ditemukan 
justifikasinya dalam Al-Qur’an dan Hadis.36 Setidaknya ada empat nilai dasar 
yang perlu dikembangkan dan diinternalisasikan melalui proses pendidikan jika 
memperhatikan pendapat Masdar Hilmy tersebut diatas, diantaranya, toleran 
(tasāmuh), keadilan (‘adālah), keseimbangan (tawāzun), dan kesetaraan (musāwah). 
Bahkan ada juga pendapat yang menambahkan, yaitu keberagaman (tanawwu’) 
dan keteladanan (uswah).37 

Kalau dilihat dari mufassir Indonesia menurut Bisri Musthofa dalam 
tafsirnya al-Ibris bahwa moderasi beragama yakni sikap beragama yang harus 
mampu  menjadi  penengah  di  antara  manusia terhadap perbedaan yang ada 

 
34  Achmad Asrari al-Ishaqi, Al-Muntakhabat Fi Rabitat, Vol I, 8-9. 
35  Muhammad Musyafa’, “Relevansi Nilai-nilai al-Thariqah pada Kehidupan Kekinian, (Studi 

Penafsiran Ayat-ayat al-Qur’an dalam Al-Muntakhabat Karya KH. Achmad Asrori al-
Ishhaqi”), 355. 

36  Mochamad Hasan Mutawakkin, “Nilai-nilai Pendidikan Moderasi Beragama untuk 
Mewujudkan Toleransi Umat Beragama dalam Perspektif Emha Ainun Nadjib”, UIN 
Maulana Malik Ibrahim Malang, 2020, 49. 

37  Mochamad Hasan Mutawakkin, “Nilai-nilai Pendidikan, 49. 



220 |  Muh. Makhrus Ali Ridho, Lusia Mumtahana 

STUDIA QURANIKA: Jurnal Studi Quran 

sekaligus  menjadi penerus ajaran  daripada  Rasulullah SAW. agar apa yang 
diajarkan oleh Rasulullah SAW dapat tetap diamalkan dan dapat memperbagus 
umat manusia dari segala aspeknya. Konsep ini tentu sangat baik untuk 
diterapkan di negara yang majemuk yang terdiri dari berbagai suku, agama dan 
budaya terutama di Indonesia.38 

Sedangkan pendidikan moderasi beragama menurut KH. Achmad Asrori al-
Ishaqi didalam kitab Tafsir Al-Muntakhabāt ada bab: 

 39العبرة والقدوة والأسوة 
“Mengambil pelajaran, megikuti dan mensuritauladani Rasulullah SAW.” 

KH. Achmad Asrori al-Ishaqi dalam bab ini mengambil rujukan satu ayat 
dalam al-Qur’an surat al-Qolam pada ayat ke-4: 

 (٤وَإمنهكَ لَعَلى خُلُقٍ عَظميمٍ )
“Dan Sesungguhnya kamu benar-benar berbudi pekerti yang agung.” 

KH. Achmad Asrori al-Ishaqi menafsirkan ayat ini dengan hadis Rasulullah 
SAW.  

ثَ نَا عَبْدُ الْعَزميزم بْنُ مَُُمهدٍ، عَنْ مَُُمهدم بْنم عَجْلََنَ، عَنْ الْ  ثَ نَا سَعميدُ بْنُ مَنْصُورٍ، قاَلَ: حَده قَعْقَاعم بْنم  حَده
تَُمممَ    :حَكميمٍ، عَنْ أَبِم صَالمحٍ ، عَنْ أَبِم هُرَيْ رةََ، قاَلَ  اَ بعُمثْتُ لأم قاَلَ رَسُولُ اللَّهم صَلهى اللهُ عَلَيْهم وَسَلهمَ: إمنَّه

 ٤0صَالمحَ الْأَخْلََقم 
Rasulullah SAW. Bersabda: “Sesungguhnya kami diutus hanyalah untuk 

menyempurnakan akhlak yang baik” 

Beliau juga menjelaskan Akhlaknya Rasulullah SAW. Dengan meriwayatkan 
hadis yang diriwayatkan oleh Sayyidah ‘Aisah: 

، عَنْ مَعْمَرٍ، عَنْ قَ تَادَةَ، عَنْ زُراَرةََ، عَنْ سَعْدم بْنم همشَامٍ، قاَلَ: سَألَْتُ عَائم  ثَ نَا عَبْدُ الرهزهاقم شَةَ، فَ قُلْتُ: حَده
 ٤1أَخْبرممينِم عَنْ خُلُقم رَسُولم اللهم صَلهى اللهُ عَلَيْهم وَسَلهمَ؟ فَ قَالَتْ: " كَانَ خُلُقُهُ الْقُرْآنَ "

“Akhlak baginda Habibillah Rasulillah SAW adalah Al-Qur’an” 

Setelah beliau menafsirkan ayat dengan hadis Nabi dan menyampaikan 
penafsiran yang cukup panjang yang pada intinya kita umatnya harus 
mensuritauladani akhlak, adab, ‘ubudiyyah serta perilaku ẓahir dan bāṭin 
Rasulullah, dalam periwayat tersebut penulis menemukan beberapa tuntunan 

 
38  Ahmad Yani, “Moderasi Beragama Dalam Perspektif Tafsir Al-Ibriz Karya Bisri Musthofa: 

Kajian Terhadap Qs. Al-Baqarah [2]: 143”, Jurnal Pendidikan Kebudayaan dan Keislaman, Vol. 
1, No. 1, (Desember 2022), 36. 

39  Ahmad Asrari al-Ishaqi, Al-Muntakhabat Fi Rabitat al-Qalbiyah wa Silat al-Ruhiyah, (Surabaya: 
al-Wafa, 2009), 10. 

40  Ahmad ibn Hanbal, Musnad al-Imam Ahmad ibn Hanbal, Vol. 14. (Bairut: Muassahah al-
Risalah, 1998), 512-513. 

41  Ahmad ibn Hanbal, Musnad al-Imam Ahmad ibn Hanbal, 183. 



Reinterpretasi Pendidikan Moderat dalam Tafsir Al-Muntakhabat … | 221 

Vol. 10, No. 1, July 2025 

dan bimbingan beliau melalui penafisran beliau dalam mensuritauladani 
Rasulullah SAW diantaranya yaitu: 

Pertama, Keadilan (‘adālah) 
Beliau mengatakan dalam tafsirnya bahwa ukuran akhlaq yang baik itu 

berpusat pada empat hal, diantaranya: Pertama, Menghindari hal-hal yang 
menyakitkan orang lain. Kedua, Menanggung (siap menerima) hal-hal yang 
menyakitkan pada dirinya. Ketiga, Bermurah hati dan berbuat kesejukan.42 Empat 
Berlaku adil.43 

Adil dalam segala urusan, baik dalam akidah maupun dalam segala 
aktivitas.44 Adil dapat diartikan fair dan menempatkan sesuatu pada tempatnya, 
memperlakukan hukum ‘azīmah dalam kondisi normal, dan memberikan hukum 
rukhṣah dalam kondisi darurat atau bahkan hajat, dan tak segan untuk merubah 
rumusan fatwa atau kebijakan tertentu karena perubahan situasi dan kondisi.45 
Demikian juga Shaikh KH. Achmad Asrori al-Ishaqi yang dalam dakwahnya 
selalu menempatkan sesuatu pada tempatnya, dan mendudukkan seseorang 
sesuai dengan kemampuan dan keahliannya untuk bersama-sama berkhidmah 
dan menghamba ke hadirat Allah.46 

Bahkan beliau KH. Achmad Asrori al-Ishaqi memberian perhatian yang 
sangat tinggi terhadap anak keturunan dengan memperhatikan atau mengajari 
sifat adil dan akhlak baik yang lain. Hal ini dapat dilihat penafsiran beliau dalam 
kitab Al-Muntakhabāt47 setelah beliau menyampaikan ukuran akhlak, beliau 
menafsirkan al-Qur’an Surat At-Tahrim ayat 6: 

مَلٓ  عَلَي ْهَا  وَالْمْجَارةَُ  النهاسُ  وهقُ وْدُهَا  نََراً  وَاهَْلميْكُمْ  انَْ فُسَكُمْ  قُ واْا  آمَنُ وْا  الهذميْنَ  يَ ُّهَا  كَة  يٰآ دَاد    غملََظ    ىِٕ   لّه   شم
  يُ ؤْمَرُوْنَ  مَا وَيَ فْعَلُوْنَ  امََرَهُمْ  مَاا   اللَّمَٓ  يَ عْصُوْنَ 

Wahai orang-orang yang beriman, jagalah dirimu dan keluargamu dari api neraka yang 

bahan bakarnya adalah manusia dan batu. Penjaganya adalah malaikat-malaikat yang 

kasar dan keras. Mereka tidak durhaka kepada Allah terhadap apa yang Dia perintahkan 
 

42  Bermurah hati dan berbuat kesejuan ini penulis memahami bahwa sikap rahmatan lil’alamin 
(bersifat kasih saying dan lemah lembut kepada siapapun, sebuah ajaran yang diajarkan 
oleh KH. Muhammad Utsman al-Ishaqi (Ayah KH. Achmad Asrori al-Ishaqi) kepada putra 
beliau KH. Achmad Asrori al-Ishaqi, beliau KH. Achmad Asrori al-Ishaqi berpesan: 

لْعملْمم  لرممفْقٍ عَلَى الْعَوَمٍ لَّ بِم  عَلَيْكُمْ بِم
“Hadapilah orang awam dengan sikap belas kasih sayang, tidak sekedar denngan ilmu.” 
Rosidi, Konsep Sufistik KH. Ahmad Asrori al-Ishaqy Mursyid Tarekat al-Qadiriyyah wa al-
Naqsyabandiyyah, Yogyakarta: Bildung, 2019, 23. 

43  Ahmad Asrari al-Ishaqi, al-Muntakhabat Fi Rabitat al-Qalbiyah wa Silat al-Ruhiyah, Surabaya: 
al-Wafa, 2009, 11. 

44  Penafsiran Hadlratusy Syekh KH. Achmad Asrori al-Ishaqi pada surat al-Baqarah (2): 143. 
al-Razi, Mafatih al-Ghaib, Vol. 20, 82-85. 

45  Afifuddin Muhajir, Membangun Nalar Islam Moderat Kajian Metodologis, Situbondo: Tanwirul 
Afkar 2018, 2. 

46  Muhammad Musyafa, Relevansi nilai-nilai al-Thariqah pada kehidupan Kekinian, Seminar di 
Universitas Islam Darul ‘Ulum Lamongan, 25 Maret 2021. 

47  Ahmad Asrari al-Ishaqi, Al-Muntakhabat, 11-12. 



222 |  Muh. Makhrus Ali Ridho, Lusia Mumtahana 

STUDIA QURANIKA: Jurnal Studi Quran 

kepadanya dan selalu mengerjakan apa yang diperintahkan. 

Penulis memberi kesimpulan bahwa ajaran untuk selalu berperilaku baik, 
khususnya berperilaku adil dan secara umumnya berperilaku moderat ini 
menurut beliau KH. Achmad Asrori al Ishaqi, harus diajarkan bukan hanya 
dalam masa kekinian, tetapi harus terus diperhatikan dan diajarkan kepada anak 
keturunan kita semua. Hal ini pun dikuatkan dengan pendapat beliau didalam 
kitab beliau tentang tuntunan dan bimbingan, beliau berpendapat bahwa gugah, 
dorong dan bangkitkan hati para penerus generasi muda kita serta anak-anak 
keturunan kita.48  

Kedua, Wasaṭiyah (Tengah) 
Secara linguistik, kata Wasaṭiyah berasal dari kata “wasaṭ” (وسط) dalam bahasa 

Arab. Kata ini secara harfiah berarti “tengah”, “pertengahan”, atau “posisi di 
tengah antara dua sisi yang sama jaraknya”.49 Dalam al-Qur’an, istilah wasaṭ 
disebutkan di dalam surat al-Baqarah [2] ayat 143: 

يْدًا عَلَيْكُمْ  الرهسُوْلُ  وَيَكُوْنَ  النهاسم  عَلَى ءَ وكََذٓلمكَ جَعَلْنٓكُمْ امُهةً وهسَطاً لممتَكُوْنُ وْا شُهَدَا  ۗ  شَهم
“Demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat Islam) umat pertengahan agar kamu 

menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul (Nabi Muhammad) menjadi saksi 

atas (perbuatan) kamu.” 

Ayat dalam Surah Al-Baqarah ayat 143 memberikan banyak pelajaran 
penting bagi umat Islam. Ayat ini menyebut umat Islam sebagai “umat 
pertengahan,” yang berarti mereka harus menjadi komunitas yang adil, 
seimbang, dan moderat dalam berbagai aspek kehidupan. Keseimbangan ini 
mencakup dimensi spiritual, sosial, dan moral.50 

KH. Achmad Asrori al-Ishaqi menafsirkan kata “ummah wasaṭan”  pada surat 
al-Baqarah (2): 143 dengan umat pilihan dan adil dalam semua urusan, termasuk 
di dalamnya wasaṭan fī al-anbiyā, wasaṭan fī al-sharī’ah, wasaṭan fī al-taṣawwur wa al-
i‘tiqād, wasaṭan fī al-tafakkur wa al-shu’ūr, wasaṭan fī al-tanzīl wa al-tansīq (wa al-
istinbāt), wasaṭan fī al-irtibāt wa al-‘alaqāt, dan wasaṭan fī al-makān, sehingga umat 
Muhammad dianugerahi oleh Allah  empat hal; ilmu, al-ḥilm, al-‘adl dan al-iḥsān.51 

Nilai-nilai tafsir tersebut membentuk paradigma, pola berpikir, pola 
bertindak, pola penafsiran, dan pola berperilaku wasaṭiyah yang tertanam dalam 
jiwa KH. Achmad Asrori al-Ishaqi. Watak wasaṭiyah melekat pada Islam semenjak 
agama ini lahir, dan dengan ijin Allah akan terus melekat sampai hari kiamat 

 
48  Achmad Asrori al-Ishaqi, Pedoman Kepemimpinan dan Kepengurusan, Surabaya: Al-Wafa, 

2014, 19-20. 
49  Abdul Azis dan A. Khoirul Anam, Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-nilai Islam, 

Jakarta: Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kementerian Agama RI, 2021, 16. 
50  Fitria Mustika dan Tengku Muhammad Sahudra, “Peranan Lingkungan Sosial terhadap 

Pembentukan Karakter Peduli Lingkungan Mahasiswa Pendidikan Geografi di Universitas 
Samudra Langsa,”  Jurnal Pendidikan Ilmu Sosial 10, no. 2, (2018): 236. 

51  Baca: Penafsiran al-Fatihah: Tuntunan dan Bimbingan Hidup dan Kehidupan. al-Ishaqi, 
Mutiara Hikmah: Hakikat Agama Islam, Ahad kedua Safar 1426. 



Reinterpretasi Pendidikan Moderat dalam Tafsir Al-Muntakhabat … | 223 

Vol. 10, No. 1, July 2025 

tiba. Setelah terjadi perpecahan dalam tubuh umat Islam, watak wasaṭiyah 
melekat pada Ahl al-Sunnah wa al-Jamā‘ah.52 

Sebagai bukti empiris paradigma sikap wasaṭiyah Shaikh KH. Achmad Asrori 
al-Ishaqi adalah penafsirannya yang kental dengan prinsip wasaṭiyah. 
Diantaranya penafsiran beliau dalam tema “Rasulullah sebagai teladan, 
penyambung hati, dan pengikat rohani,” tepatnya penafsiran surat al-Shura (42): 
52, kalimat “wa innaka latahdī ilā ṣiraṭ mustaqīm” menuntun dan membimbing agar 
seseorang melihat dan yakin bahwa Rasulullah adalah perantara dalam hidayah. 
Sedangkan surat al-A’raf (7): 43; “wa mā kunna linahtadiya laulā an hadānā Allāh, 
dan al-Qasas (28): 56; “Innaka lā tahdi man ahbabta walakinna Allāh yahdī man yashā” 
menuntun dan membimbing agar seseorang melihat dan yakin bahwa hakikat 
pencipta hidayah adalah Allah.53 

Ketiga, Mengeratkan persaudaraan antara sesama manusia (toleransi) 
Sebenarnya dalam realita yang disaksikan oleh para murid beliau dan 

khususnya disaksikan oleh penulis bahwa KH. Achmad Asrori al-Ishaqi 
merupakan sosok guru yang agung sangat toleransi. Namun yang disampaikan 
dalam kitab Al-Muntakhabāt hanya sebagian, yang mana sejatinya beliau adalah 
sebagai seorang murshid sepatutnya beliau menerangkan tentang hal yang 
berhubungan dengan masalah keṭariqah-an.54 Ajaran yang diajarkan oleh KH. 
Achmad Asrori al-Ishaqi adalah penyelenggaraan Majlis Dzikir Al Khidmah 
dengan tujuan membimbing umat untuk memperbaiki dan meningkatan moral, 
etika dan nilai-nilai spiritual umat, serta untuk mendokan kedua orang tua, 
mendoakan guru-guru, para pendahulu, keselamatan bangsa serta yang paling 
utama adalah keselamatan diri. 

Salah satu hal yang perlu dicatat bahwa KH. Achmad Asrori al-Ishaqi adalah 
pendiri Jama’ah Al Khidmah, dalam tatanan dan tuntunan Jama’ah Al Khidmah 
memakai buku Pedoman Kepemimpinan dan Kepengurusan dalam Kegiatan 
dan Amaliyah Ath Thoriqoh dan Jama’ah Al Khidmah, didalam buku ini dalam 
syi’ar Jama’ah Al Khidmah beliau berpesan agar Saling mengerti, menyayangi, 
menghargai, menghormati, memuliakan, dan menaungi serta melindungi 
sesama umat manusia, dalam artian saling bertoleransi antar umat beragama.55  

Hal ini juga terbukti bahwa beliau ketika menyelenggarakan majlis dzikir 
dalam rangka Haul Akbar di Pondok Pesantren Assalafi Al Fithrah dan acara 
Jama’ah Al Khidmah dalam rangka haul Akbar Gresik sekitar tahun 2024 pernah 
mengundang tokoh Agama Hindu yaitu Ida Pedanda Wayahan Wanasari56 dari 
Bali, bukan hanya datang, tetapi juga diberi kesempatan untuk menyampaikan 

 
52  Muhammad Musyafa, Relevansi nilai-nilai al-Thariqah pada kehidupan Kekinian, Seminar di 

Universitas Islam Darul ‘Ulum Lamongan, 25 Maret 2021. 
53  Achmad Asrori al-Ishaqi, Al-Muntakhabat,  2, Vol. 1, 85-87. 
54  Muhammad Musyafa, Relevansi nilai-nilai al-Thariqah pada kehidupan Kekinian, Seminar di 

Universitas Islam Darul ‘Ulum Lamongan, 25 Maret 2021. 
55  Achmad Asrori al-Ishaqi, Pedoman Kepemimpinan dan Kepengurusan, 11 dan 24. 
56  Ketua Kerukunan Umat Beragama Bali. 



224 |  Muh. Makhrus Ali Ridho, Lusia Mumtahana 

STUDIA QURANIKA: Jurnal Studi Quran 

pesan dan kesan kepada para Jama’ah yang hadir.57 Kemudian, pada acara 
Jama’ah Al Khidmah dalam rangka Haul Akbar Bali mulai tahun 2009 juga 
mengundang tokoh pemeluk agama lain dan juga diberi kesempatan untuk 
menyampaikan pesan dan kesan kepada para Jama’ah yang hadir.58 Bukan hanya 
itu, penulis juga mengetahui dan menyaksikan serta mengikuti langsung ketika 
acara Jama’ah Al Khidmah dalam rangka HUT Pemerintah Kota Surabaya 
sekitar tahun 2014 juga mengundang beberapa tokoh pemeluk agama lain.  

Kemudian pada Tafsir Al-Muntakhabāt penulis menemukan suatu penafsiran 
dari KH. Achmad Asrori al-Ishaqi yang mefsirkan ayat yang berbicara 
keagungan akhlak Rasulullah yaitu pada al-Qur’an surat al-Qolam pada ayat ke 
4, beliau mengungkap dengan menyebutkan perkataan ulama’ dengan redaksi: 

َهُمُ  – قاَلَ الْعُلَمَاءُ  بَغميْ :    تَ عَالَ  اللهُ  رَحِم نْسَانميَةم  عَلَى خُوهةم   الْأُ  حَِْلُ  يَ ن ْ بَغميْ  الْكَفمرَ  تَشْمُلَ  حَتّه  الْْم  أَنْ  فَ يَ ن ْ
عَاءُ   يسُْتَحَبُّ   وَلمذَلمكَ   كُلههُ،  وَالَْْيَْ   وَالْمْدَايةََ   الْْيْْاَنَ   لَهُ   تُمُبه  لْمْدَايةَم،   لَهُ   الدُّ   إملَ   مَايُ ؤَدممي   إميْ ثاَرُ :  وَالْمُرَادُ   بِم

ْ  مَايُ غْرمسُ  وَفمعْلم  الْمَحَبهةم  يْكَ  الْوُده  قَ لْبمكَ   فم َخم بُّ  لأم فاَلُْْ ْ  مَقْدُوْرٍ   غَيُْ  وَإملّه  59. ذَاتمهم  فم

“Para ulama berkata: “dianjurkan untuk mengeratkan persaudaraan anatar sesama 

manusia, bahkan juga hingga sampai kepada orang-orang non-muslim dengan berharap 

akan tumbuhnya keimanan, hidayah dan kebaikan baginya. Oleh karenanya disunnahkan 

untuk mendo’akan petunjuk baginya, yakni dengan mendahulukan suatu perbuatan yang 

dapat mendatangkan rasa cinta dan melakukan sesuatu yang melahirkan kecintaan 

dihatimu kepada saudara, karena esensi cinta tidak memiliki kadar ukuran, sehingga kita 

hanya mengusahakannya.” 

ْ الْأَدَبم شُهُوْدُ الن هقْصم عَلَى الن هفْسم وَ الْكَمَالم عَلَى الْغَيْم    60الَْأَصْلُ فم

“Intisari daripada adab adalah memandang hina diri sendiri dan melihat orang lain lebih 

mulia.” 

Kalau dilihat dari dua pendapat diatas bahwa toleransi yang diajarkan beliau 
sangatlah relevan dalam memahami hadis dibawah ini:61 

نًا وَيَْوُتُ مُؤْ  ن ْهُمْ مَنْ يوُلَدُ مُؤْممنًا وَيََْيَا مُؤْمم ، فَمم ن ْهُمْ مَنْ أَلَّ إمنه بَنِم آدَمَ خُلمقُوا عَلَى طبََ قَاتٍ شَتّه ممنًا، وَمم
ن ْهُمْ مَنْ يوُلَدُ  يوُلَدُ كَافمرًا وَيََْيَا كَافمرًا وَيَْوُتُ كَافمرًا، وَممن ْهُمْ مَنْ يوُلَدُ مُؤْممنًا وَيََْيَا مُؤْممنً  ا وَيَْوُتُ كَافمراً، وَمم

 كَافمرًا وَيََْيَا كَافمراً وَيَْوُتُ مُؤْممنًا،
Ketahuilah bahwa anak turunan Adam niku diciptaaken ngangge tingkatan engkang 

bermacem-macem: Golongan yang pertama yaitu: Golongan yang dilahirkan  dalam 

 
57  Achmad Yahya, Wawancara, Gresik, 20 Juli 2024. 
58  Irawan, Wawancara, Surabaya, 20 Juli 2024. 
59  Achmad Asrori al-Ishaqi, Al-Muntakhabat,  Vol. 4, 23. 
60  Achmad Asrari, al-Muntakhabat Fi Rabitat al-Qalbiyah wa Silat al-Ruhiyah, (Surabaya: al-Wafa, 

2009),18. 
61  Abi ‘Isa Muhammad Ibn Isa al-Tirmidzi, al-Jāmi’ al-Tirmidzi, (Riyadh: Bait al-Afkar al-

Dauliyyah, t.th), 364. 



Reinterpretasi Pendidikan Moderat dalam Tafsir Al-Muntakhabat … | 225 

Vol. 10, No. 1, July 2025 

keadaan beriman, hidup di dunia dalam keimanan dan ketika meninggal dalam keadaan 

beriman, kedua, golongan yang dilahirkan dalam keadaan kafir, hidup di dunia dalam 

kekafiran, dan meninggalnya dalam keadaan kafir, ketiga Golongan ketika dilahirkan dalam 

keadaan mukmin, hidup di dunia dalam keimanan, tetapi ketika meninggal dalam keadaan 

kafir, keempat, golongan yang dilahirkan dalam keadaan kafir, hidup didunia dalam 

kekafiran, tetapi ketika meninggal dalam keadaan beriman. 

Hadis diatas memberi penjelasan bahwa sebagai seorang mukmin yang 
sudah diberi nikmat yang agung oleh Allah SWT berupa nikmat Iman dan Islam 
ini, tidak layak untuk sombong dengan keimanannya (seakan imannya tidak 
akan hilang selamanya), tetapi yang lebih tepat adalah selalu menjaga 
keimannya dengan selalu beribadah kepada Allah dan saling menghargai dan 
menghormati sesama manusia (toleransi). Belum tentu iman yang dimiliki 
sekarang ini akan selamanya dimiliki, dan kekafiran yang dimiliki orang lain 
akan selamanya kafir, bisa juga seorang yang awalnya kafir, tetapi menjadi 
muslim sebelum meninggal, bahkan ada seseorang yang selama hidupnya 
muslim tetapi sebelum dia wafat diberi keimanan olah Allah SWT (husnul 
khātimah). Disinilah pentingnya toleransi, mengajarkan juga ketawadu’an, 
menurut KH. Achmad Asrori al-Ishaqi dalam kitab tafsir Al-Muntakhabāt bahwa: 

وإن رأينا من هو عل غيديننا، نرفقه ونلينه وندعوه ونستهديه ال الله تعال، لأنمنا نوقر ونشهد، أنم  
 62.إيْاننا فى علم الله تعال ومشيئته تعال، فهو مغيب عنما، هل يختم لنا بحسن الْاتة أو بسوء الْاتة

 "Jika kita melihat pemeluk agama lain, kita bergaul dengan lemah lembut dan 

mendo’akannya agar mendapat hidayah dari Allah Ta’ala,63 karena kita menyaksikan 

bahwa iman kita berada pada ilmu dan kehendak Allah Ta’ala, sehingga samar bagi kita, 

apakah diberi husnul khotimah atau su’ul khotimah. 

Diantara yang disampaikan beliau adalah dalam menjalani prilaku tarekat 
seorang murid diperbolehkan untuk berguru murshid lebih dari satu, hal ini 
merupakan kelaziman para ulama terdahulu. KH. Achmad Asrori al-Ishaqi 
mengutip pernyataan dari al-Haddad (w. 1132 H.) dalam Risalah al-Murid ketika 
ditanyai bebolehan untuk memiliki banyak guru, sebagai berikut: 

نَ هُمْ شَيْء  ممنَ الْمْلََفم وَأَنْ يَكُوْنُ وْا كُلُّهُمْ ممنْ  دْقم    فَأَجَابَ: نَ عَمْ، يََُوْزُ ذَلمكَ بمشَرْطم أَنْ يَكُوْنَ بَ ي ْ أهَْلم الصمم
. دٍ: يَكُوْنُ هُوَ الْمُعَوهلُ عَلَيْهم لَّبدُه ممنْهُ فم الْغَلمبم . وَالْْعْتممَادُ عَلَى وَاحم نْصَافم  وَالْْم

“Maka Habib Abdullah menjawab: ‘Ya boleh, dengan syarat antar satu tarekat dengan 
lainnya tidak ada perselisihan dan perbedaan pendapat sedikit pun. Juga para murid 
tersebut merupakan orang-orang yang memiliki kesungguhan dan tujuan yang bersih. 
Akan tetapi berguru pada satu murshidlah yang dapat dijadikan pegangan yang berlaku 
pada umumnya.” 

 
62  Achmad Asrari, Al-Muntakhabat Fi Rabitat al-Qalbiyah wa Silat al-Ruhiyah, Vol VI, 19. 
63  Bahkan mendo’akan pemeluk agama lain agar mendapat hidayah dari Allah SWT, 

dihukumi sunnah. Achmad Asrari, Al-Muntakhabat Fi Rabitat al-Qalbiyah wa Silat al-Ruhiyah, 
26. 



226 |  Muh. Makhrus Ali Ridho, Lusia Mumtahana 

STUDIA QURANIKA: Jurnal Studi Quran 

Pendapat ini melegalkan berguru melebihi dari satu murshid ini memang 
bertolak belakang dengan pendapat mayoritas. Namun, dalam hal ini KH. 
Achmad Asrori al-Ishaqi tidak memukul rata kepada seluruh umat muslim, 
melainkan hanya kepada mereka yang mampu, sehingga keputusan adalah 
ditangan murid. Selain itu, masuknya seseorang kedalam tarekat bulanlah 
sebuah keharusan, meskipun memiliki banyak dampak kemanfaatan (dalam hal 
ini tidak terdapat paksaan).64 

Keempat, Menghargai Perbedaan 
KH. Achmad Asrori al-Ishaqi dalam metode dakwahnya mampu membaca 

kehidupan manusia atau sosio-historis setiap murid jama’ahnya, dalam artian 
dapat memahami bahwa setiap manusia memiliki kadar pemahaman yang 
berbeda, sehingga memerlukan metode dakwah atau penanganan yang berbeda 
pula, beliau mengungkapkan dalam kitab Tafsir Al-Muntakhabāt bahwa: 

ن ْهَا فأََوْ  ْ هَذمهم الْأَشْيَاءم يَ تَ فَاضَلُوْنَ فَمَنَازملُْمُْ عمنْدَ رَبّممممْ عَلَى قَدْرم حُظوُْظمهممْ مم فَ رُهُمْ ممنَ الْمَعْرمفَةم  وَالنهاسُ فم
بمهم، وَأقَْ رَ  أعَْلَمُهُمْ  عمنْدَهُ،  مَنْزملَةً  أعَْظَمُهُمْ  ن ْهَا  مم وَأوَْفَ رُهُمْ  الْأَشْياَءم،  هَذمهم  ممنْ  حَظًّا  أَوْفَ رُهُمْ  بُّمُْ وَأعَْلَمُهُمْ 

دَرَ  طُ  وَتَ نْحم حَظُّهُ  تَقمصُ  يَ ن ْ الْأَشْيَاءم  هَذمهم  ممنْ  نُ قْصَانمهم  قَدْرم  وَعَلَى  دَرَجَةً.  وَأرَْفَ عُهُمْ  لَةً،  ي ْ عُدُ  وَسم وَتَ ب ْ جَتُهُ 
لَتُهُ وَيقَملُّ عَمَلُهُ وَتَضْعُفُ مَعْرمفَ تُهُ. ي ْ  65وَسم

“Pemahaman manusia tentang hal (keagamaan) ini beragam. Kedudukan mereka di sisi 

Allah sesuai dengan besar kecil kadar pemahamannya. Kesempurnaan ma’rifat mereka 

menunjukkan kelebih pengertiannya akan Allah. Orang yang lebih mengetahui dan 

mengerti akan Allah sebagai Tuhannya adalah orang yang paling sempurna baginya akan 

pemahamannya tentang kehidupan. Demikian ini adalah orang yang paling agung, tinggi 

dan besar derajat di sisi-Nya, serta lebih dekat kepada-Nya. Juga berlaku sebaliknya. Jika 

pemahamannya kurang, maka kurang baginya, kedekatan derajat-Nya, sedikit amal dan 

lemah kema’rifatan-Nya. 

Pernyataan KH. Achmad Asrori al-Ishaqi diatas juga dikuatkan dalam hadis 
Riwayat Imam al-Bukhari Rasulullah SAW bersabda: 

ُ وَرَسُولهُُ  اَ يَ عْرمفُونَ أَتُمُبُّونَ أَنْ يكَُذهبَ، اللَّه  66حَدممثوُا النهاسَ، بِم
“Bicaralah kepada orang lain sesuai dengan apa yang mereka pahami. Apakah engkai ingin 

Allah SWT dan Rasul-Nya didustakan?” 

Muslim meriwayatkan dari Abdullah Ibnu Mas’ud pun disampaikan bahwa:  

 67ما أنت بِحدث قوما حديثا لّ تبلغه عقولْم، إلّ كان لبعضهم فتنة 

 
64  Zakki., Muhammad, “Moderasi Beragama dalam Kitab Tasawuf Al-Muntakhabat karya 

KH. Achmad Asrori al-Ishaqi”, Jurnal Lektur Keagamaan, Vol. 19, No. 1, 2021, 298. 
65  Achmad Asrari, al-Muntakhabat Fi Rabitat al-Qalbiyah wa Silat al-Ruhiyah, Vol II, 140. 
66  Abi Abd Allah Muhammad ibn Isma’il ibn Ibrahim al-Bukhari, Shahīh al-Bukhāri, Riyadh: 

Bait al-Afkar, 1998, 50. 
67  Abi al-Hasan Muslim ibn al-Hajjaj ibn Muslim al-Qusyairi al-Naisaburi, Shahih Muslim, 



Reinterpretasi Pendidikan Moderat dalam Tafsir Al-Muntakhabat … | 227 

Vol. 10, No. 1, July 2025 

“Tidaklah engkau berbicara dengan suatu kaum dengan suatu perkataan yang tidak bisa 

digapai oleh akal mereka, kecuali akan menjadi fitnah (kesesatan) bagi sebagaian mereka.” 

Realita yang terjadi semasa hidup KH. Achmad Asrori al-Ishaqi adalah 
banyak Jama’ahnya yang merasa menjadi murid KH. Achmad Asrori al-Ishaqi 
seutuhnya, hal ini disebabkan karena Kiyai Achmad Asrori Al-Ishaqi mampu 
mengambil hati para jamaahnya. Hal ini dapat dibuktikan ketika pengajian Ahad 
Awal yang banyak hadir adalah masyarakat Jawa Timur yang kebanyakan 
mengenal bahasa Madura, KH. Achmad Asrori al-Ishaqi pun menyampaikan 
pengajiannya dengan bahasa Madura halus, sedang ketika menyampaikan 
pengajian Ahad Kedua dengan memakai bahasa Jawa kromo Inggil, karena 
banyaknya jama’ah yang hadir dari masyarakat Jawa Tengah, kemudian ketika 
acara Haul Akbar yang dihadiri oleh seluruh jamaah dari penjuru Indonesia dan 
bahkan luar negeri, maka beliau KH. Achmad Asrori al-Ishaqi menggunakan 
bahasa Indonesia, hal ini dilakukan beliau dalam rangka agar para jama’ah 
memahami apa yang dilakukan sampaikannya.68  Kemudian juga KH. Achmad 
Asrori al-Ishaqi membuka ruang terbuka untuk dialog dan musyawarah, hal ini 
dilakukan beliau ketika membuka sowanan dan ketika berdialok dengan para 
habaib keturunan Rasulullah SAW. 

Cara yang dipraktekkan KH. Achmad Asrori al-Ishaqi inilah yang memberi 
dampak ajaran thariqohnya dapat berkembang pesat, karena hal tersebut 
merupakan perwujudan metode dakwah yang mengkontekstualisasikan antar 
umat Islam dan relitas kehidupan, sehingga dapat terintegrasi antara adat dan 
Masyarakat dengan ajaran thoriqoh yang diajarkan oleh KH. Achmad Asrori al-
Ishaqi.69 

 

Tafsir Al-Muntakhabāt dan Kontekstualisasinya dengan Sistem Pendidikan 

Islam di Indonesia  

Pendidikan adalah usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan suasana 
belajardan proses pembelajaran agar peserta didik secara aktif mengembangkan 
potensi dirinyauntuk memiliki kekuatan spiritual keagamaan, pengendalian 
diri, kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia, serta keterampilan yang diperlukan 
dirinya, masyarakat, bangsa dan negara. Sistem pendidikan nasional harus 
mampu menjamin pemerataan kesempatan pendidikan, peningkatan mutu serta 
relevansi dan efisiensi manajemen pendidikan untuk menghadapi tantangan 

 
(Riyadh: Bait al-Afkar al-Dawliyyah li Nashri wa al-Tawzi’), 1998, 33. 

68  KH. Achmad Asrori al-Ishaqi, Kemuliaan Umur dan Nafas Manusia, Video pengajian 
disampaikan dalam Pengajian Ahad Kedua di Pondok Pesantren Assalafi Al Fithrah 
Surabaya, tanggal 5 Juli 2009 M atau 14 Rajab 1430 H. 

69  Masmedia Pinem, -Manuskrip Dan Konteks Sosialnya Kasus Naskah Tarekat 
Naqsyabandiyah Di Minangkabau,‖ Jurnal Lektur Keagamaan, Volume 10, No. 2 Tahun 2012, 
261 



228 |  Muh. Makhrus Ali Ridho, Lusia Mumtahana 

STUDIA QURANIKA: Jurnal Studi Quran 

sesuai dengan tuntutan perubahan kehidupan lokal, nasional, dan global 
sehingga perlu dilakukan pembaharuan pendidikan secara terencana, terarah, 
dan berkesinambungan.70 

Nilai-nilai moderasi beragama atau prisip wasaṭiyah dalam menjalankan 
ajaran agama Islam harus diimplementasikan melalui dunia Pendidikan.71 Mulai 
tingkatan PIAD/RA/TK, MI/SD, SMP/MTs, SMA/MA/SMK, lingkungan pondok 
pesantren sampai Perguruan Tinggi, baik Perguruan Tinggi Keagamaan Islam, 
Perguruan Tinggi Umum ataupun Ma’had Aly. Peserta didik di jenjang 
perguruan tinggi tentu berbeda dengan peserta didik dilembaga Pendidikan 
dasar dan menengah dalam kerakternya. Materi-materi yang bersifat dialektik 
atau analitiklah yang lebih cocok pada jenjang usia mahasiswa dalam muatan-
muatan materi keislaman. Pananaman atau pengajaran moderasi kepada 
mahasiswa juga seharusnya dilakukan melalui proses yang berbeda dengan 
jenjang siswa menengah ataupun dasar.72 

Menjadi anggota masyarakat yang beriman, bertaqwa, berakhlak mulia dan 
memiliki kemampuan akademik professional yang dapat menerapkan, 
mengembangkan dan/atau menciptakan ilmu pengetahuan, teknologi dan atau 
kesenian baik dibidang ilmu agama Islam maupun ilmu lain yang diintegrasikan 
dengan agama Islam merupakan suatu tujuan penyelenggaraan Pendidikan 
Tinggi Agama Islam. Keputusan Direktur Jendral Pendidiakan Islam Nomer 102 
tahun 2019 Tentang standar Keagamaan Pendidikan Tinggi Keagamaan Islam 
disebutkan bahwa kualifikasi kemampuan sikap, lulusan PTKI memiliki 
kemampuan yang meliputi: Pertama, Berperilaku berdasarkan nilai-nilai 
Pancasila dan UUD 1945 serta norma Islam yang toleran, inklusif dan moderat; 
Kedua, Beribadah dengan baik dan sesuai ketentuan agama Islam; dan Ketiga, 
Berakhlak mulia yang diaktualisasikan dalam kehidupan social. 73 

Ajaran moderasi agama dan toleransi telah menjadi salah satu standar utama 
dalam sistem Keagamaan Pendidikan Tinggi Keagamaan Islam (PTKI). 
Implementasi nilai-nilai pendidikan moderat ini juga tercermin dalam kitab 
Tafsir Al-Muntakhabāt karya KH. Achmad Asrori Al-Ishaqi, yang telah 
diterapkan di sejumlah perguruan tinggi. Diantaranya adalah di Institut Al 
Fithrah Surabaya (IAF) dan Ma’had Aly Al Fithrah Surabaya. Kedua perguruan 
tinggi ini secara khusus mewajibkan mahasiswanya untuk mengikuti mata 
kuliah Al-Muntakhabāt, yang secara langsung mengajarkan dan memperkuat 
pemahaman mereka tentang nilai-nilai pendidikan moderat. Di Institut Al 
Fithrah Surabaya, mahasiswa Program Studi Ilmu Tasawuf diwajibkan 
mengambil mata kuliah Al-Muntakhabāt pada semester tiga, empat, dan lima.74 

 
70  Bambang Hermanto, Perekayasaan sistem pendidikan nasional untuk mencerdaskan 

kehidupan bangsa, Foundasia, vol. 11, no. 2, h. 54. 2020. 
71  Aceng Abdul Aziz DKK, Implementasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam, (Jakarta: 

Kementerian Agama Republik Indonesia, 2019), 149. 
72  Aceng Abdul Aziz DKK, Implementasi Moderasi, 166. 
73  Aceng Abdul Aziz DKK, Implementasi Moderasi, 167. 
74  Siti Lailatul Fitriani, Wawancara, Surabaya, 25 Juli 2024. 



Reinterpretasi Pendidikan Moderat dalam Tafsir Al-Muntakhabat … | 229 

Vol. 10, No. 1, July 2025 

Sementara itu, di Ma’had Aly Al Fithrah, mahasiswa diwajibkan mengambil 
mata kuliah yang sama pada semester tiga, empat, lima, enam, dan tujuh.75 
Kebijakan ini menunjukkan komitmen institusi tersebut dalam menanamkan 
nilai-nilai Pendidikan moderasi agama secara sistematis ke dalam kurikulum 
mereka. 

Melalui pengajaran ini, mahasiswa tidak hanya mempelajari tafsīr ishāri dan 
aspek-aspek ketasawufan, tetapi juga diberikan pemahaman mendalam tentang 
ajaran Pendidikan moderasi beragama dan toleransi sebagaimana yang 
diajarkan oleh KH. Achmad Asrori Al-Ishaqi. Nilai-nilai ini tidak hanya 
terkandung dalam teks kitab Tafsir sufi Al-Muntakhabāt, akan tetapi juga terlihat 
dalam suri teladan beliau sebagai seorang ulama, Guru Murshid dan dai yang 
senantiasa menyebarkan pesan damai melalui dakwahnya, terutama dalam 
konteks Jama’ah Al Khidmah. 

Fakta bahwa kitab Tafsir Al-Muntakhabāt telah menjadi bagian dari sistem 
pendidikan di dua perguruan tinggi di Surabaya ini membuktikan bahwa 
pendidikan moderat berbasis tafsir sudah mulai mendapatkan tempat di 
Indonesia. Meski saat ini penerapannya masih terbatas, hal ini dapat menjadi 
model inspiratif bagi perguruan tinggi lainnya untuk mengintegrasikan nilai-
nilai moderasi agama ke dalam kurikulum mereka, sehingga semakin banyak 
generasi muda yang memiliki wawasan keagamaan yang moderat dan toleran. 

Kesimpulan 

Kitab Tafsir Sufi Al-Muntakhabāt karya KH. Achmad Asrori al-Ishaqi memuat 
empat nilai pendidikan moderat, yaitu: keadilan (‘adalah), tengah (wasaṭiyah), 
toleransi, dan penghargaan terhadap perbedaan. Dari segi metodologi yang 
dipakai KH. Achmad Asrori al-Ishaqi dalam kitab Tafsir sufi Al-Muntakhabāt jika 
ditinjau dari segi sumber penafsiran, termasuk riwāyah, dan ishārī, sedangkan 
dilihat dari  dimensi cara penjelasan terhadap tafsiran ayat-ayat al-Qur’an 
termasuk bayānī dan muqāran, sedangkan dilihat dari dimensi keluasan 
penjelasan termsuk iṭnābī. Sedangkan dilihat dari  dimensi  sasaran  dan  tartib  
ayat yang ditafsiri termasuk mauḍū’ī. Ittijāh  penafsiran  dalam kitab Al-
Muntakhabāt kebanyakan bercorak  tasawwuf. 

Ajaran moderasi agama dan toleransi telah menjadi salah satu standar utama 
dalam sistem Keagamaan Pendidikan Tinggi Keagamaan Islam (PTKI). 
Implementasi nilai-nilai pendidikan moderat ini juga tercermin dalam kitab 
Tafsir Al-Muntakhabāt karya KH. Achmad Asrori Al-Ishaqi, yang telah 
diterapkan di Institut Al Fithrah Surabaya (IAF) dan Ma’had Aly Al Fithrah 
Surabaya. Fakta bahwa kitab Tafsir Al-Muntakhabāt telah menjadi bagian dari 
sistem pendidikan di dua perguruan tinggi di Surabaya ini membuktikan bahwa 
pendidikan moderat berbasis tafsir sudah mulai mendapatkan tempat di 
Indonesia. Meski saat ini penerapannya masih terbatas, hal ini dapat menjadi 

 
75  Ahmad Syatori, Wawancara, Surabaya, 25 Juli 2024. 



230 |  Muh. Makhrus Ali Ridho, Lusia Mumtahana 

STUDIA QURANIKA: Jurnal Studi Quran 

model inspiratif bagi perguruan tinggi lainnya untuk mengintegrasikan nilai-
nilai moderasi agama ke dalam kurikulum mereka, sehingga semakin banyak 
generasi muda yang memiliki wawasan keagamaan yang moderat dan toleran. 

Daftar Pustaka 

Ahmad Yani, “Moderasi Beragama Dalam Perspektif Tafsir Al-Ibriz Karya Bisri 
Musthofa: Kajian Terhadap Qs. Al-Baqarah [2]: 143”, Jurnal Pendidikan 
Kebudayaan dan Keislaman, Vol. 1, No. 1, (Desember 2022) 

Akhmadi. Agus, “Moderasi Agama dalam Keragaman Indonesia”, Jurnal Diklat 
Keagamaan, Vol. 13, No. 2, (Februari 2019. 

al-Bukhari. Abi Abd Allah Muhammad ibn Isma’il ibn Ibrahim, Shahih al-Bukhari, 
Riyadh: Bait al-Afkār, 1998. 

al-Ishaqi. Achmad Asrori, Pedoman Kepemimpinan dan Kepengurusan, Surabaya: 
Al-Wafa, 2014. 

al-Ishaqi. Ahmad Asrari, Al-Muntakhabāt Fi Rabitat al-Qalbiyah wa Silat al-Ruhiyah, 
Surabaya: al-Wafa, 2009. 

al-Naisaburi. Abi al-Hasan Muslim ibn al-Hajjaj ibn Muslim al-Qusyairi, Shahih 
Muslim, al-Riyadh: Bait al-Afkar al-Dawliyyah li Nashri wa al-Tawzi’, 
1998. 

al-Tirmidzi. Abi ‘Isa Muhammad Ibn Isa, al-Jami’ al-Tirmidzi, Riyadh: Bait al-
Afkar al-Dauliyyah, t.th. 

Anggara, DR. Alfarabi, OO, Ridho, MMA. “Gambaran Bintang Dalam Al Quran 
Menurut Tantawijawhari(Studi Tafsir ‘Ilmi)”. Jurnal Al-I’jaz. 5 (2), 2023. 

Azis. Abdul dan A. Khoirul Anam, Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-nilai 
Islam, Jakarta: Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kementerian Agama 
RI, 2021. 

Aziz. Aceng Abdul DKK, Implementasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam, 
Jakarta: Kementerian Agama Republik Indonesia, 2019. 

Bustami Saladin, “Tafsir Khawarij Dalam Persfektif Perpolitikan Islam”, Sophist: 
Jurnal Sosial, Politik, Kajian Islam dan Tafsir, Vol 1, No. 1, (Agustus 2020) 

Hanbal. Ahmad ibn, Musnad al-Imam Ahmad ibn Hanbal, Vol. 14. Bairut: 
Muassahah al-Risalah, 1998. 

Hermanto. Bambang, Perekayasaan sistem pendidikan nasional untuk 
mencerdaskan kehidupan bangsa, Foundasia, vol. 11, no. 2, h. 54. 2020. 

Hevni. Wildani, “Moderasi Beragama dalam Ruang Digital: Studi 
Pengarusutamaan Moderasi Beragama di Perguruan Tinggi Keagamaan 
Islam Negeri”, Jurnal Bimas Islam, Vol. 13, No. 1, Juli 2020. 

Kurnia PS, AMB. Ridho, MMA. Bachri, A.,   “Deradicalization of Religion 
Through Aswaja Course at Lamongan Islamic University”. Al-Insyiroh: 
Jurnal Studi Keislaman. 8 (1), 2022. 

Muhajir. Afifuddin, Membangun Nalar Islam Moderat Kajian Metodologis, 
Situbondo: Tanwirul Afkar 2018. 

Mustaqim. Abdul, Metode Penelitian al-Qur’an dan Tafsir, Yogyakarta: Idea Prees, 



Reinterpretasi Pendidikan Moderat dalam Tafsir Al-Muntakhabat … | 231 

Vol. 10, No. 1, July 2025 

2015. 
Mustika. Fitria dan Tengku Muhammad Sahudra, “Peranan Lingkungan Sosial 

terhadap Pembentukan Karakter Peduli Lingkungan Mahasiswa 
Pendidikan Geografi di Universitas Samudra Langsa,”  Jurnal Pendidikan 
Ilmu Sosial 10, no. 2, 2018. 

Musyafa’. Muhammad, “Relevansi Nilai-nilai al-Tariqah pada Kehidupan 
Kekinian, (Studi Penafsiran Ayat-ayat al-Qur’an dalam Al-Muntakhabāt 
Karya KH. Achmad Asrori al-Ishhaqi)”, UIN Sunan Ampel Surabaya, 
2019. 

Mutawakkin. Mochamad Hasan, “Nilai-nilai Pendidikan Moderasi Beragama 
untuk Mewujudkan Toleransi Umat Beragama dalam Perspektif Emha 
Ainun Nadjib”, UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, 2020. 

Nelmi Hayati, “Pendidikan Moderasi Beragama Dalam Konteks Ayat Al-
Qur’an”, Al-Kauniyah, Vol. 3, No. 2 (Desember 2022) 

Pinem. Masmedia, -Manuskrip Dan Konteks Sosialnya Kasus Naskah Tarekat 
Naqsyabandiyah Di Minangkabau,‖ Jurnal Lektur Keagamaan, Volume 10, 
No. 2 Tahun 2012. 

Ridho. MMA, “Pemetaan Tafsir Dari Segi Periodesasi”. Dar El Ilmi: Jurnal 
Keagamaan, Pendidikan dan Humaniora. 10 (2), 2023. 

Riyadi. Abdul Kadir, Antropologi Tasawuf: Wacana Manusia Spiritual dan 
Berpengetahuan, (Jakarta: Pustaka LP3ES, 2014. 

Rosidi, “Konsep Maqamat dalam Tradisi Sufistik KH. Ahmad Asrori al-Ishhaqi,” 
Teosofi Jurnal Tasawuf dan Pemikiran Islam”, Volume 4, No. 1 Tahun 2014. 

Rosidi, Konsep Sufistik KH. Ahmad Asrori al-Ishaqy (Murshid Tarekat al-Qadiriyyah 
wa al-Naqsyabandiyyah), Yogyakarta: Bildung, 2019. 

Zakki, Muhammad, “Moderasi Beragama dalam Kitab Tasawuf Al-Muntakhabāt 
karya KH. Achmad Asrori al-Ishaqi”, Jurnal Lektur Keagamaan, Vol. 19, 
No. 1, 2021. 

Wawancara 

Siti Lailatul Fitriani, Wawancara, Surabaya, 25 Juli 2024. 
Ahmad Syatori, Wawancara, Surabaya, 25 Juli 2024. 
Achmad Yahya, Wawancara, Gresik, 20 Juli 2024. 
Irawan, Wawancara, Surabaya, 20 Juli 2024. 

Pengajian dan Seminar 

al-Ishaqi. Achmad Asrori, Kemuliaan Umur dan Nafas Manusia, Video pengajian 
disampaikan dalam Pengajian Ahad Kedua di Pondok Pesantren Assalafi 
Al Fithrah Surabaya, tanggal 5 Juli 2009 M atau 14 Rajab 1430 H. 

Musyafa, Muhammad, Relevansi nilai-nilai al-Thariqah pada kehidupan Kekinian, 
Seminar di Universitas Islam Darul ‘Ulum Lamongan, 25 Maret 2021. 

al-Ishaqi. Achmad Asrori, Tuntunan dan Bimbingan Hidup dan Kehidupan. al-
Ishaqi, Pengajian, Mutiara Hikmah: Hakikat Agama Islam, Ahad kedua 



232 |  Muh. Makhrus Ali Ridho, Lusia Mumtahana 

STUDIA QURANIKA: Jurnal Studi Quran 

Safar 1426. 
 

 


