JICL

Jurnal Ilmu Syariah & llmu Hukum
Volume 8 Number 3

p-ISSN :2621-3311

ournal e-ISSN :2621 - 329X

of /ndonesian Comparative
of Syari'ah [ .aw

Published by Department of

Faculty of Syariah
Universitas Darussalam Gontor

Comparative School of Jurisprudence

MU’ARADHAH DALAM SISTEM
DEMOKRASI MULTI PARTAI MENURUT
PEMIKIRAN YUSUF AL-QARADHAWI

Authors:

Fikri Afdhal
UIN Ar-Raniry Banda Aceh

210105003@student.at-
raniry.ac.id

Mutiara Fahmi,
UIN Ar-Raniry Banda Aceh
mutiara.fahmi(@ar-raniry.ac.id

Boihaqi Bin Adnan.
UIN Ar-Raniry Banda Aceh
boihagi.haqi@ar-raniry.ac.id

Article Info

History :

Submitted: 21-07-2025
Revised :16-11-2025
Accepted : 01-12-2025
Keyword :

Mu'‘Gradbab, Islamic
Democracy, Yasuf al-
Qaradhawi

Kata Kunci
Mo‘aradhab, Demokrasi
Istam, Yisuf al-Qaradbawi

Page: 657-674

Doi:
10.21111/jicl.v8i3.14850

Abstract

In modern democratic practice, opposition is often perceived as a threat to political
stability, especially in Muslim-majority countries. However, in the context of
contemporary Islamic thought, opposition holds its own legitimacy. This study explores
how Yiisuf al-Qaradhawi conceptualizes mu'aradhah (opposition) within a multi-
party democratic system. The purpose of this research is to analyze al-Qaradhawi’s
perspective on political opposition as a means of controlling power in accordance with
Istamic law. This study employs a library research method using a qualitative-
descriptive approach by examining al-Qaradhawi’s works and related literature. The
findings reveal that, according to al-Qaradhawi, nu'aradbab is not a form of rebellion
against the ruler, but rather a legitimate form of political participation that fulfills the
Islamic obligation of enjoining good and forbidding evil (amr bi al-ma‘rif wa naby ‘an
al-munkar), while preventing abuse of power. A multi-party system that accommodates
peaceful opposition is compatible with Islamic values, provided it is constructive, avoids
slander, and does not canse division among the Muslin: community. Therefore, the
concept of mn‘aradbaly should be developed as a shar'i mechanism to balance anthority
and political morality in the framework of Islamic democracy.

Abstrak

Dalam praktik demokrasi modern, keberadaan oposisi sering kali
dianggap sebagai ancaman terhadap stabilitas politik, terutama di negara-
negara dengan mayoritas Muslim. Padahal, dalam konteks pemikiran
Islam kontemporer, keberadaan oposisi memiliki legitimasi tersendiri.

Penelitian ini membahas bagaimana Yusuf al-Qaradhawi memaknai
konsep mu‘aradhah (oposisi) dalam sistem demokrasi multi partai.
Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis pandangan al-Qaradhawi
mengenai oposisi politik sebagai instrumen kontrol kekuasaan dalam
kerangka syariat Islam. Metode yang digunakan adalah studi pustaka
(library research) dengan pendekatan kualitatif-deskriptif terhadap karya-
karya al-Qaradhawi dan literatur pendukung lainnya. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa menurut al-Qaradhawi, mu‘radhah bukanlah
bentuk pembangkangan terhadap pemimpin, melainkan wujud dari
partisipasi aktif dalam amar ma‘raf nahi munkar dan pengawasan
terhadap kebijakan yang menyimpang. Sistem multi partai yang membuka
ruang oposisi secara damai dinilai sesuai dengan nilai-nilai Islam, asalkan
dijalankan secara konstruktif, tidak provokatif, dan tidak menimbulkan
perpecahan umat. Dengan demikian, konsep mu‘radhah penting
dikembangkan sebagai mekanisme syar‘i yang menyeimbangkan antara
otoritas kekuasaan dan prinsip moralitas politik dalam demokrasi Islam.

All writings published in this journal are personal views of the authors
and do not represent the views of Universitas Darussalam Gontor.


mailto:boihaqi.haqi@ar-raniry.ac.id

Fikyi Afdhal; et.al

PENDAHULUAN

Hubungan antara Islam dan demokrasi telah menjadi topik penting dalam wacana
politik kontemporer. Dalam sejarahnya, umat Islam mengenal sistem syzraz sebagai prinsip
dasar dalam pengambilan keputusan politik dan kepemimpinan. Sy#ra merupakan bentuk
partisipasi kolektif dalam menentukan arah kebijakan publik yang berlandaskan nilai-nilai
keadilan, amanah, dan maslahat. Meskipun tidak memiliki struktur formal seperti
demokrasi modern, syu#ra tetap menjadi fondasi legitimasi kekuasaan dalam pemerintahan
Islam klasik, khususnya pada masa Khulafa’ al-Rasyidin.'

Keberadaan partai politik tidak hanya dipahami sebagai instrumen kekuasaan,
tetapl juga sebagai alat untuk mendorong perubahan sosial dan kontrol terhadap
pemerintah. Partai politik berfungsi menyampaikan aspirasi masyarakat, mengedukasi
publik tentang proses politik, serta menjadi wadah kaderisasi pemimpin.” Oleh karena itu,
sistem multi partai menjadi salah satu ciri khas negara demokratis, karena memungkinkan
adanya kompetisi terbuka dan sehat dalam menentukan arah kebijakan negara.

Dalam dinamika kenegaraan modern, partai politik memainkan peran sentral
dalam menyelenggarakan pemerintahan, menjembatani kepentingan rakyat dengan
negara, serta menjadi wadah aspirasi publik sekaligus alat kontrol terhadap kekuasaan.
Keberadaan partai politik kerap kali diidentikkan dengan sistem demokrasi yang
memberikan hak kepada warga negara untuk memilih dan dipilih. Salah satu bentuk nyata
dari penerapan sistem ini adalah demokrasi multi partai, yang telah banyak diadopsi oleh
negara-negara, termasuk di lingkungan mayoritas Muslim.’

Dalam konteks pemerintahan demokratis, keberadaan oposisi menjadi elemen
penting. Oposisi merupakan pihak yang secara sah menyuarakan kritik terhadap
kebijakan pemerintah. Dalam Islam, konsep ini dikenal dengan istilah s ‘dradhab, yaitu
bentuk perbedaan pandangan yang tetap berada dalam koridor syariat.® Yusuf al-
Qaradhawi, salah satu ulama besar abad ke-21, memandang bahwa mz ‘aradhah adalah
bagian dari sistem syura yang sehat dan sah, bukan pembangkangan, melainkan nasihat
politik yang dibingkai dengan etika.’ Bahkan, menurut al-Qaradhawi, oposisi dapat
menjadi bagian dari gerakan dakwah yang mencegah tirani kekuasaan melalui saluran
damai dan konstitusional.

Dalam sistem politik modern, terutama dalam kerangka negara demokratis,
oposisi merupakan bagian integral dari dinamika kekuasaan. Oposisi secara umum
dipahami sebagai kelompok atau individu yang memiliki posisi berseberangan dengan

! Ahmad al-Raysani, Naghariyat Al-Magasid ‘inda Al-Imam Al-Syatibi (Beirut: Dar al-Nafa’is, 2001),
hlm. 243.

2 Mitiam Budiardjo, Dasar-Dasar Ilpn Politik (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2012), hlm. 181-

183.

3 Nur Fitri Rahmadani and et al, “Peran Partai Politik Di Indonesia Dalam Pengembangan
Penerapan Hukum Islam,” Socius: Jurnal Penelitian Imu-Iimu Sosial 6, no. 2 (2024).

# Taqiyuddin an-Nabhani, Nizham Al-Hukm Fi Al-Islam (Beirut: Dar al-Ummah, 1994), him. 96

> Yusuf al-Qaradawi, Min Figh Al-Daulah Fi Al-Isian (Kairo: Maktabah Wahbah, 1997), hlm. 122-
128.

658 JICL — Volume 8, Number 3, December 2025



Mu aradhah Dalam Sistem Demokrasi Multi Partai .. ..

pemerintah yang sedang berkuasa, baik dalam hal kebijakan, pandangan ideologis,
maupun pendekatan terhadap persoalan publik. Keberadaan oposisi dianggap penting
untuk menjaga keseimbangan kekuasaan (checks and balances), serta sebagai bentuk kontrol
terhadap potensi penyalahgunaan wewenang oleh pemerintah.® Dengan adanya oposisi,
suara-suara alternatif dari masyarakat dapat tersalurkan melalui mekanisme
konstitusional, bukan melalui perlawanan yang bersifat destruktif.

Pemikiran ini mendapat penekanan khusus dalam karya-karya Yusuf al-
Qaradhawi, salah satu ulama terkemuka di era kontemporer. Dalam pandangannya,
mn'‘aradbab adalah bagian dari sistem syx#ra yang dijalankan secara dinamis dan terbuka. Al-
Qaradhawi menegaskan bahwa keberadaan pihak yang mengoreksi atau menentang
kebijakan pemerintah bukanlah tindakan subversif, tetapi manifestasi dari amar ma’ruf
nahi munkar yang dibingkai dalam semangat tanggung jawab sosial.” Dalam konteks
negara demokrasi modern yang menganut sistem multi partai, mu‘aradhah dapat terwujud
melalui partai-partai oposisi yang legal dan sah, selama tetap menjunjung etika, kejujuran,
dan kepentingan umat secara menyeluruh.

Beragam pandangan muncul terkait keberadaan partai politik dan sistem multi
partai dalam Islam. Sebagian menolaknya dengan alasan dapat menimbulkan perpecahan
umat (Zafrig), sementara yang lain menerimanya sebagai media pelaksanaan amar ma’ruf
nahi munkar. Meski demikian, isu tentang legitimasi »u ‘aradhah tetap menjadi perdebatan,
terutama mengenai keabsahannya dalam syariat dan sejauh mana Islam memberikan
ruang untuk keberadaan oposisi.® pemikiran Yasuf Al-Qaradhawi tentang oposisi dalam
sistem demokrasi multi partai menarik untuk dikaji. Menurutnya, demokrasi dan multi
partai diperbolehkan bahkan boleh adanya oposisi dalam pemerintahan. Di dalam salah
satu keterangannya dinyatakan bahwa oposisi di dalam pemerintahan adalah suatu
kebebasan. Aspek yang harus dipraktikkan saat ini adalah kebebasan menjadi oposisi
pemerintah.’

Dalam konteks inilah, pemikiran Yusuf al-Qaradhawi menjadi relevan untuk
ditelaah. Sebagai salah satu ulama terkemuka dalam pemikiran Islam kontemporer, ia
mendukung sistem demokrasi multi partai dan menegaskan bahwa keberadaan oposisi
(mu‘aradhah) merupakan hal yang sah dalam Islam. Al-Qaradhawi menilai oposisi sebagai
bagian dari nasihat kepada pemimpin serta bentuk aktualisasi amar ma’ruf nahi munkar
dalam politik."

Yusuf al-Qaradhawi, seorang ulama terkemuka abad ini, memandang bahwa
oposisi bukan bentuk pembangkangan, melainkan bagian darti amar ma'‘rif nahi munkar

¢ Budiardjo, Dasar-Dasar llmu Politik, 2008, hlm. 122.

7Yausuf al-Qaradawi, Min Figh Al-Daulal Fi Al-Islam (Beirut: Mu’assasah al-Risalah, 1997), hlm.
121-123.

8 Fasrah Indah and Dika Darmina, “Strategi Partai Islam Dalam Memenangkan Pemilu,” Moderate
E/l Siyasi 2, no. 1 (2024).

9 Yusuf al-Qaradawi, Figh Al-Jibad: Dirasah Mugaranah Li Ahkdmih Wa Falsafatih Fi Dan’ Al-Qur'an
Wa Al-Sunnab, Tery. Irfan Manlana Hakim Dkk. (Bandung: Mizan Pustaka, 2015), hlm. 134.

10 Mohammad Fazrulzaman Azmi, “Koalisi Pattai Islam Dan Wacana Pembelahan Sosial,” Ju#rmal
Keadilan Pemiln 4, no. 2 (2023).

JICL — Volume 8, Number 3, December 2025 659



Fikyi Afdhal, et.al

yang dilakukan melalui cara yang konstitusional dan beretika. Ia menegaskan bahwa
keberadaan oposisi merupakan komponen sah dalam sistem sy#ra dan dapat menjadi
sarana dakwah politik yang mencegah penyimpangan kekuasaan. Pandangannya ini
relevan untuk dikaji lebih dalam, karena mampu menjembatani prinsip-prinsip Islam
dengan sistem polittk modern, terutama dalam konteks demokrasi multi partai yang
banyak dianut oleh negara-negara Muslim saat ini."

Urgensi kajian ini terletak pada pentingnya merumuskan konsep oposisi dalam
kerangka Islam yang konstruktif, serta menepis stigma negatif terhadap partai oposisi
dalam masyarakat Muslim. Pemikiran al-Qaradhawi memberikan kerangka normatif dan
etis yang kokoh untuk memaknai oposisi sebagai instrumen kontrol kekuasaan yang sah
secara syari dan demokratis.”” Dengan demikian, telaah terhadap konsep mu‘iradhal
menurut al-Qaradhawi tidak hanya berkontribusi dalam pengembangan wacana politik
Islam kontemporer, tetapi juga memberikan solusi konseptual terhadap tantangan praksis
politik di negara-negara Muslim demokratis.

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menjawab
beberapa pertanyaan penting terkait eksistensi zu ‘dradhah (oposisi) dalam Islam. Pertama,
apakah mu‘aradhah merupakan bagian integral dati sistem pemerintahan Islam atau hanya
sekadar adopsi dari sistem demokrasi Barat? Kedua, apa landasan normatif dan prinsip
syar‘i yang digunakan oleh Yusuf al-Qaradhawi dalam melegitimasi keberadaan oposisi
dalam pemerintahan? Ketiga, sejauh mana pemikiran Yusuf al-Qaradhawi tentang
mu‘aradhah dapat menjawab tantangan politik modern dan menjembatani antara nilai-nilai
Islam dengan praktik demokrasi multi partai? Pertanyaan-pertanyaan inilah yang menjadi
fokus kajian ini, guna memahami secara komprehensif posisi oposisi dalam perspektif
Islam kontemporer.

METODE PENELITIAN

Jenis penelitian ini adalah penelitian hukum normatif, yaitu penelitian yang
dilakukan untuk mengkaji doktrin atau norma hukum dari berbagai literatur hukum dan
sumber-sumber teks, khususnya yang berkaitan dengan pemikiran politik Islam.
Pemilihan metode ini didasarkan pada tujuan penelitian yang bersifat konseptual, yakni
memahami gagasan s ‘aradhah dalam kerangka teori hukum Islam menurut Yusuf al-
Qardhawi serta aplikasinya dalam sistem demokrasi multi partai. Norma hukum ialah
subjek dari pendekatan penelitian hukum normatif, yang melihat hukum dari sudut
pandang internal. Ketika ada kekosongan, ambiguitas, atau konflik norma, penelitian ini
membantu untuk menetapkan justifikasi hukum."”

11 Yayan Hendrayana, “Legitimasi Partai Oposisi Dalam Perspektif Politik Islam (Analisis
Pemikiran Yusuf Al-Qaradhawi),” JICL.: Journal of Isiamic Constitutional Law 2, no. 1 (2023): 49-51.

12R Arina Ayu, “Oposisi Dalam Demokrasi Modern: Analisis Figh Siyasah Terhadap Pemikiran
Yusuf Al-Qaradhawi,” Ijfihad: Jurnal Wacana Hukum Islam Dan Kemanusiaan 21, no. 2 (2021): 231-233.

13 M I Made Pasek Dhianta, Metodologi Penelitian Hukum Normatif Dalam [ustifikasi Teori Hukuns,
2016, hlm. 12.

660 JICL — Volume 8, Number 3, December 2025



Mu aradhah Dalam Sistem Demokrasi Multi Partai .. ..

Adapun pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah: pendekatan
konseptual, guna memahami teori mu’aradhah dalam wacana hukum islam kontemporer.
Dan juga menggunakan pendekatan historis, guna menelusuri perkembangan pemikiran
al-Qardhawi dalam konteks sosial politik dunia islam.

Acuan penulis pada metode pengumpulan data dilakukan dengan teknik studi
pustaka (library research), melalui analisis isi terhadap dokumen-dokumen primer dan
sekunder. Adapun Metode analisis data penulis menggunakan analisis kualitatif, yaitu
dengan menginterpretasikan isi dari teks-teks yang dikaji, menarik makna dan
pemahaman terhadap konsep mu‘radah, serta menilai relevansinya dengan praktik
demokrasi multi partai kontemporer.

PEMBAHASAN

Dalam dinamika politik modern, keberadaan oposisi menjadi salah satu pilar
penting yang menopang sistem demokrasi. Oposisi berperan sebagai kekuatan
penyeimbang terhadap kekuasaan yang sedang berkuasa, sekaligus saluran alternatif bagi
aspirasi rakyat yang berbeda pandangan. Namun demikian, dalam konteks masyarakat
Muslim, keberadaan oposisi politik kerap menjadi perdebatan. Sebagian mempertanyakan
apakah sikap berseberangan dengan pemerintah sesuai dengan prinsip-prinsip Islam,
sementara sebagian lain justru memandang oposisi sebagai bagian integral dari ajaran
amar ma’ruf nahi munkar. Untuk memahami dinamika tersebut secara lebih mendalam,
penting kiranya menelusuri makna dan konteks istilah yang relevan seperti mu ‘aradah,
demokrasi, dan sistem multi partai.

Secara etimologis, istilah mu‘dradhab (s lzall) berasal dari kata ketja 4rada
(U=le), yang dalam bahasa Arab berarti “menentang” atau “menghadapkan sesuatu
dengan sesuatu yang lain”." Dalam a/Mu jam al-Wasit, istilah ini dijelaskan sebagai
tindakan menyampaikan penolakan atau sanggahan terhadap suatu pendapat dengan
argumen tertentu.”” Secara terminologis, 7 Gradhab dalam kajian politik Islam merujuk
pada sikap atau tindakan kritis terhadap penguasa dengan maksud melakukan koreksi atas
kebijakan yang dianggap menyimpang dari nilai-nilai keadilan, amanah, dan kemaslahatan
publik.' Dengan kata lain, »u ‘dradhab tidak identik dengan pembangkangan, tetapi lebih
pada ekspresi moral dan konstitusional dalam menjaga integritas kekuasaan.

Sementara itu, istilah demokrasi menjadi sangat sentral dalam diskursus politik
kontemporer. Secara harfiah, demokrasi berasal dari bahasa Yunani, yakni demos (rakyat)
dan kratos (kekuasaan), yang berarti pemerintahan oleh rakyat. Kamus Besar Bahasa
Indonesia mendefinisikan demokrasi sebagai bentuk pemerintahan di mana kekuasaan
tertinggi berada di tangan rakyat dan dijalankan langsung atau melalui perwakilan yang

14 Hans Wehr, A Dictionary of Modern Written Arabic, ed. ] Milton Cowan (Urbana: Spoken
Language Services, 1976), hlm. 650.

15 Majma* al-Lughah al-‘Arabiyyah, AZ~Mu jam Al-Wasit (Kairo: Dar al-Da‘wah, 2004), hlm. 597.

16 al-Qaradawi, Min Figh Al-Danlah Fi Al-Islam, 1997, hlm. 124-126.

JICL — Volume 8, Number 3, December 2025 661



Fikyi Afdhal, et.al

dipilih. " Dalam Oxford Dictionary of Politics, demokrasi dijelaskan sebagai sistem
pemerintahan yang memberikan kekuasaan kepada rakyat melalui wakil yang mereka pilih
secara bebas."

Para ahli memiliki pandangan beragam mengenai demokrasi. Joseph A.
Schumpeter, misalnya, mengartikan demokrasi sebagai metode institusional untuk
mencapai keputusan polittk melalui kompetisi antar individu atau kelompok dalam
memperebutkan suara rakyat. " Robert A. Dahl menekankan bahwa demokrasi
mencakup prinsip-prinsip partisipasi luas, kebebasan sipil, serta perlindungan terhadap
hak-hak dasar warga negara.”’ Perspektif ini membuka ruang bagi keberadaan berbagai
kekuatan politik, termasuk kelompok yang berada di luar pemerintahan, untuk
menyuarakan aspirasi secara legal dan terbuka.

Salah satu implikasi dari prinsip demokrasi adalah hadirnya sistem multi partai,
yakni sebuah sistem politik yang memungkinkan lebih dari dua partai untuk berpartisipasi
dalam pemilu secara sah. Dalam sistem ini, partai politik didefinisikan sebagai organisasi
yang dibentuk untuk memperjuangkan kekuasaan melalui jalur demokratis dengan
menyampaikan visi, misi, dan program kerja yang dianggap mewakili kepentingan
masyarakat.” Sistem multi partai berbeda dati sistem dua partai atau satu partai, karena
memberikan ruang lebih luas bagi rakyat untuk menentukan pilihan politiknya secara
beragam.” Keberadaan sistem ini juga diyakini dapat meningkatkan kualitas demokrasi
dengan memperkuat representasi, akuntabilitas, dan mekanisme kontrol terhadap
kekuasaan.

Dalam konteks negara-negara Muslim modern, penerimaan terhadap sistem multi
partai dan konsep oposisi seperti ## ‘aradhah menjadi isu yang cukup kompleks. Beberapa
kalangan melihatnya sebagai adopsi dari sistem politik Barat yang tidak sesuai dengan
tradisi Islam. Namun, sebagian lainnya, termasuk pemikir seperti Yusuf al-Qaradhawi,
justru menilai bahwa demokrasi dan sistem multi partai dapat diakomodasi dalam
kerangka Islam, selama tetap menjunjung tinggi prinsip-prinsip syariah dan etika politik
Islam.

1.  Biografi Dan Konteks Pemikiran Yusuf Al-Qaradhawi

Yusuf al-Qaradhawi merupakan salah satu ulama dan cendekiawan Muslim paling
berpengaruh dalam dunia Islam kontemporer. Ia lahir pada tanggal 9 September 1926 di
desa Saft Turab, distrik Tanta, Provinsi Gharbiyyah, Mesir. Sejak usia dini, ia telah
menunjukkan ketertarikan besar terhadap ilmu-ilmu agama. Sebelum genap berusia
sepuluh tahun, ia telah menghafal seluruh isi Al-Qur’an. Pendidikan formalnya dimulai

17 Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, Kamus Besar Babasa Indonesia (Jakarta:
Kemdikbud, 2016), hlm. 301.

18 Tain McLean and Alistair McMillan, Oxford Concise Dictionary of Politics (Oxford: Oxford
University Press, 2009), hlm. 149.

19 Joseph A Schumpeter, Capitalism, Socialism and Democracy New York: Harper, 1942), hlm. 269.

20 Robert A Dahl, Democracy and Its Crities Wew Haven: Yale University Press, 1989), hlm. 221.

2 Miriam Budiardjo, Dasar-Dasar 1imu Politik (Jakarta: Gramedia, 2008), hlm. 179-180.

22 Lijphartt, Patterns of Democracy: Government Forms and Performance in Thirty-Six Countries, hlm. 63-64.

662 JICL — Volume 8, Number 3, December 2025



Mu aradhah Dalam Sistem Demokrasi Multi Partai .. ..

dari lembaga-lembaga keagamaan tradisional sebelum melanjutkan studi ke Universitas
al-Azhar, tempat ia menempuh pendidikan hingga jenjang doktoral.” Disertasinya dalam
bidang Ushuluddin mengangkat tema zakat sebagai solusi atas problematika sosial,
menunjukkan kecenderungannya pada pendekatan Islam yang aplikatif terhadap isu-isu
kontemporer.*

Karier intelektual al-Qaradhawi tidak hanya terbatas pada dunia akademik, tetapi
juga meluas ke ranah dakwah, kelembagaan, dan aktivisme sosial-politik. Ia menjabat
sebagai Ketua Persatuan Ulama Muslim Internasional dan menghasilkan lebih dari 120
karya tulis dalam berbagai bidang, seperti fikih, ekonomi Islam, pemikiran politik, dan
isu-isu sosial modern.” Di antara karya monumentalnya adalah Min Figh al-Daulab fi al-
Isiam, yang secara komprehensif mengkaji sistem negara dan pemerintahan dalam
perspektif Islam kontemporer.*

Latar belakang sosial dan politik yang membentuk pemikiran al-Qaradhawi sangat
dipengaruhi oleh dinamika pascakolonialisme, kebangkitan Islam pada abad ke-20, serta
tarik menarik antara ideologi Islam dan sekularisme di dunia Arab. Ia hidup dalam era di
mana berbagai sistem politik saling berebut pengaruh, termasuk monarki, nasionalisme
Arab, sosialisme, hingga demokrasi Barat. Di tengah kompleksitas tersebut, al-Qaradhawi
mengambil posisi wasathiyyah (moderat), yakni sikap keagamaan yang inklusif dan
berusaha menjembatani antara nilai-nilai Islam dengan realitas modern.”

Salah satu aspek paling menonjol dari pemikiran politik al-Qaradhawi adalah
pandangannya tentang demokrasi dan partisipasi politik umat Islam. Ia menerima prinsip
demokrasi modern, termasuk keberadaan sistem multi partai dan oposisi, sepanjang tidak
bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat Islam. Baginya, keberadaan oposisi
(mu‘aradhah) bukanlah tindakan makar, melainkan manifestasi dari prinsip amar ma‘rif
nahi munkar dalam bidang politik.” Dalam konteks ini, partai politik dapat menjadi
instrumen kolektif untuk menyerukan kebaikan dan mencegah keburukan dalam
pemerintahan, dengan tetap berada dalam koridor damai dan konstitusional.

Selain kontribusinya di bidang keilmuan dan dakwah, pemikiran Yusuf al-
Qaradhawi tentang demokrasi, kebebasan, dan oposisi politik mencerminkan suatu upaya
integratif antara prinsip-prinsip syariah dengan nilai-nilai demokrasi modern. Dalam
pandangannya, prinsip seperti sy#ra (musyawarah), ‘ad/ (keadilan), dan amar ma’ruf nabi
munkar merupakan fondasi normatif dalam Islam yang sejalan dengan semangat
partisipasi politik dalam demokrasi. Ia menolak dikotomi tajam antara Islam dan
demokrasi, dan justru menekankan bahwa keduanya dapat berjalan harmonis selama

23 Yasuf al-Qaradawi, A/-Khasha'is Al-‘Ammah Li Al-Islim (Beirut: Mu’assasat al-Risalah, 1993),
hlm. 15-17.

2 Yusuf al-Qaradawi, I'7 Figh A/-Zakah (Beirut: Mu’assasat al-Risalah, 2001), hlm. 2-33.

2> Muhammad Kamal Hassan, Contemporary Islamic Movements in the Arab World (Petaling Jaya:
Ilmiah Publishers, 2002), hlm. 89.

26 al-Qaradawi, Min Figh Al-Danlah Fi Al-Iskin, 1997, hlm. 21.

27 Ibrahim M Abu-Rabi’, Contemporary Arab Thought: Studies in Post-1967 Arab Intellectual History
(London: Pluto Press, 2004), hlm. 214-216.

28 al-Qaradawi, Min Figh Al-Danlah Fi Al-Islans, 1997, hlm. 122-128.

JICL — Volume 8, Number 3, December 2025 663



Fikyi Afdhal, et.al

prinsip-prinsip Islam tetap menjadi landasan moral. Al-Qaradhawi juga dikenal sebagai
tokoh penting dalam menghidupkan diskursus Islam wasathiyah (moderat) pada tataran
global melalui jabatannya sebagai Ketua Persatuan Ulama Muslim Internasional.”

Salah satu ide sentral dalam pemikirannya ialah pentingnya pendirian partai politik
oleh umat Islam dalam sistem pemerintahan yang demokratis. Menurutnya, partai
tersebut tidak hanya menjadi sarana politik, tetapi juga wahana untuk memperbaiki
moralitas pemerintahan jika terjadi penyimpangan. Partai Islam ideal versi al-Qaradhawi
harus senantiasa mengamalkan gerakan amar ma’ruf nabhi munkar, menjalankan kewajiban
dakwah kepada kebaikan, memberi nasihat dalam agama, serta menghidupkan semangat
saling mewasiatkan dalam kebenaran, kesabaran, dan kasih sayang. Ia bahkan
membolehkan partai tersebut mengambil posisi sebagai oposisi terhadap pemerintah,
sepanjang hal itu dilakukan secara damai dan konstitusional. Dalam hal ini, al-Qaradhawi
mengacu pada praktik Khalifah Ali bin Abi Thalib yang tetap mengizinkan kelompok
Khawarij menyampaikan pandangan berseberangan selama mereka tidak mengangkat
senjata.”

Dalam perspektif ijtihad Yusuf al-Qaradhawi, ia mengembangkan pendekatan
ijtihad kontemporer yang terdiri dari dua model utama: ijtihad intiqa 1 (selektif) dan ijtihad
insha'1 (kreatif), termasuk pula bentuk gabungan di antara keduanya dikenal sebagai
tarjth-insha’. Pendekatan ini dirancang untuk menjawab berbagai persoalan figh modern
yang tidak secara tegas diatur oleh metode klasik, dengan tetap berpegang pada maqasid
al-syari‘ah dan konteks zaman.”' Temuan dari jurnal Ijtithad menunjukkan bahwa cakupan
jjtihad al-Qaradhawi tidak hanya bersifat teoritis, tetapi juga aplikatif, seperti dalam
pengelolaan zakat oleh negara sebagai instrumen keadilan sosial. Dalam hal ini, negara
memiliki legitimasi untuk menerapkan mekanisme penarikan zakat dengan tegas terhadap
muzakki yang lalai, sebagai bentuk tanggung jawab kolektif dan profesionalisme distribusi
ekonomi.” Lebih jauh lagi, artikel dalam Jourmal of Indonesian Comparative of Shari'ah Law
(JICL) menegaskan bahwa pemikiran al-Qaradhawi relevan dalam menjawab tantangan
zaman. la mengedepankan dialog lintas mazhab, responsif terhadap isu sosial-politik,
serta konsisten dalam membawa prinsip-prinsip Islam ke dalam kerangka demokrasi
modern dengan pendekatan inklusif dan wasathiyyah.”

Dengan pendekatan demikian, al-Qaradhawi mampu menghadirkan kerangka
teoritis yang memungkinkan integrasi antara demokrasi dan Islam. Ia tidak memandang
sistem multi partai sebagai produk asing yang bertentangan dengan Islam, melainkan

29 al-Qaradawi, A/~Khashd'is Al-‘Ammab Li Al-Iskim, hlm. 44-47.

30 al-Qaradawi, Min Figh Al-Danlah Fi Al-Islin, 1997, hlm. 122-125.

31 Husain, “Metode Ijtihad Kontemporer Menurut Yusuf Al-Qaradawi,” Sulesana: Jurnal
Wawasan Keislaman 13, no. 2 (2019): 173-75.

32 M Zulfikar, “Zakat Dalam Perspektif Yusuf Al-Qaradawi: Antara Pengelolaan Individual
Dan Kelembagaan Negara,” Ijtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam Dan Kemanusiaan 21, no. 1 (2023):
88-89.

3 Taufiq Affandi, “Demokrasi Dan Syura Dalam Perspektif Hukum Islam: Analisis
Pemikiran Yusuf Al-Qaradawi,” Journal of Indonesian Comparative of Syari’ah Law (JICL) 6, no. 1
(2023): 52-54.

664 JICL — Volume 8, Number 3, December 2025



Mu aradhah Dalam Sistem Demokrasi Multi Partai .. ..

sebagai sarana untuk merealisasikan prinsip-prinsip keadilan, syura, dan tanggung jawab
sosial dalam sistem pemerintahan.” Oleh karena itu, pemikirannya menjadi rujukan
penting dalam menjawab berbagai tantangan politik kontemporer, khususnya mengenai
legalitas oposisi dan partai politik dalam konteks negara-negara Muslim modern.

2. Partai Oposisi Dalam Sistem Demokrasi Multi Partai Menurut Yusuf Al-
Qaradhawi

Bagi Al-Qaradhawi, keberadaan partai politik saat ini ialah satu kebutuhan yang
mesti ada, dengan adanya partai politik dapat melakukan amar ma’ruf nahi munkar dan
meluruskan penyimpangan penguasa, tanpa harus melakukan sebuah tindakan
pemberontakan dengan pedang dan mengangkat senjata.” Pembentukan partai politik
dan adanya partai oposisi ini menurut Al-Qaradhawi bagian dari suatu sarana yang sangat
dibutuhkan dalam wupaya menghadapi serta memperhitungkan kekuasaan yang
menyimpang atau dapat pula menggeserkan/menurunkannya dan menggantinya dengan
yang lain.

Al-Qaradhawi memandang partai politik, khususnya oposisi, sebagai instrumen
amar ma’ruf nahi munkar dalam konteks politik. Hal ini didasarkan pada firman Allah
SWT:

5 OSAT of 53855 B93aall O93eby AT J] Ogeds dal (80s (S

Oy>arll ¢b AD3ls

Artinya: “Dan hendaklah ada di antara kamu segolongan umat yang menyeru kepada

kebajikan, menynrub kepada yang ma’ruf dan mencegah dari yang munkar; merekalah orang-orang
yang beruntung.” (OS Ali Tmran: 104).°

Ayat ini menurut al-Qaradhawi tidak hanya berbicara dalam konteks sosial-
keagamaan, tetapi juga bermakna politis, terutama dalam upaya mengoreksi
penyimpangan kekuasaan. Oposisi politik berfungsi sebagai kekuatan korektif, yang
mencegah munculnya kezhaliman penguasa.”

Menurut pandangan Al-Qaradhawi menunjukkan bahwa dasar pertimbangannya
membolehkan oposisi dalam multi partai adalah kedamaian dan kewajiban manusia dalam
menyeru pada kebaikan dan mencegah kemungkaran. Hal ini tampak pada saat Al-
Qaradhawi mendasari pendapatnya pada tindakan dan praktik yang berlaku masa Ali bin
Abi Thalib yang menerima keberadaan oposisi dari Khawarij, akan tetapi syaratnya adalah
harus ada perdamaian. Konsep perdamaian yang dimaksud bukanlah ketiadaan
perbedaan pendapat, melainkan penyaluran kritik dan keberatan terhadap pemerintah
dilakukan melalui cara-cara yang etis, konstitusional, dan tidak bersifat merusak. Al-

3 al-Qaradawi, Min Figh Al-Danlah Fi Al-Islins, 1997, hlm. 130-135.

3 Yuasuf al-Qaradawi, Min Figh Al-Danlah Fi Al-Islam, Ter. Katur Subardi (Jakarta: Pustaka Al-
Kautsar, 2018), hlm. 201.

36 _ALQur'an, OS. Ali Imran: 104 (Al-Qur’an, n.d.).

37 al-Qaradawi, Min Figh Al-Danlah Fi Al-Islans, 1997, hlm. 124-125.

JICL — Volume 8, Number 3, December 2025 665



Fikyi Afdhal, et.al

Qaradhawi menekankan bahwa amar ma‘raf nahi munkar dalam konteks politik hanya
sah dilakukan jika tidak mengarah pada pemberontakan atau fitnah di tengah masyarakat.
Ia merujuk pada praktik Sayyiduna ‘Ali bin Abi1 Talib yang tetap mentoleransi keberadaan
kelompok Khawarij selama mereka tidak mengangkat senjata dan tidak mengganggu
ketertiban umum. Oposisi baru dianggap membahayakan ketika mereka melancarkan
kekerasan dan mengancam stabilitas negara. Oleh karena itu, perdamaian yang menjadi
syarat legitimasi oposisi menurut al-Qaradhawi adalah sikap kritis yang disampaikan
secara damai, dengan tetap menjaga kesatuan umat dan ketertiban masyarakat.”

Di samping itu kedudukan partai oposisi ini juga penting mengingat adanya
petunjuk dari firman Allah Swt tentang amar ma’ruf nahi munkar sebagaimana disebutkan
dalam QS. Ali Imran ayat 110.”

5150 AU Osheds LAl o2 05855 Cag3aall 0gA0 (Bl Ea3,31 48 s g

Oshulall 427815 &ohedall 48ia & @) S 8T LUSTI Jal (yal

Artinya: “Kamun adalah nmat yang terbaik yang dilabirkan untuk manusia, menyurub kepada

yang makruf, dan mencegah dari yang mungkar, dan beriman kepada Allah. Sekiranya Abli Kitab

beriman, tentulah itu lebib baik bagi mereka. Di antara mereka ada yang beriman, dan kebanyakan
mereka adalah orang-orang fasik.”

Menurut al-Qaradhawi, syarat utama bagi partai oposisi dalam negara Islam
adalah: pertama, partai tersebut harus mengakui Islam sebagai akidah dan syariat serta
tidak menentangnya; kedua, tidak melakukan aktivitas yang memusuhi Islam dan
umatnya. Dengan demikian, partai oposisi yang memenubhi kriteria ini dapat berfungsi
sebagai mekanisme kontrol terhadap pemerintah, mencegah kediktatoran, dan
memastikan bahwa kekuasaan dijalankan sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. Dalam
kerangka ini, oposisi bukan dianggap sebagai pemberontakan, melainkan sebagai bentuk
kontribusi terhadap kebaikan bersama dan penjagaan atas amanah kepemimpinan.*

Pendapat ini berlandaskan pada sejumlah dalil syar’, salah satunya adalah firman
Allah dalam QS Al-M2’idah ayat 8 yang memerintahkan umat Islam untuk menjadi
penegak keadilan: j

oy 2 ol el 1gisS 19T (1 01 G

Artinya: “Wabai orang-orang yang beriman! Jadilah kam penegak keadilan karena Allab,

sebagai saksi dengan adil.” (QS. Al-M2’idah: 8).*' Ayat ini menunjukkan bahwa dalam Islam,

menegakkan keadilan merupakan kewajiban kolektif, termasuk kepada penguasa. Dalam

kerangka itu, keberadaan partai oposisi dapat menjadi wakil dari suara masyarakat yang

berupaya menjaga jalannya kekuasaan sesuai prinsip syar’i, tanpa kekerasan atau
kekacauan.

3B Yasuf al-Qaradawi, Min Figh Al-Danlah Fi Al-Isiam, Cet. ke-6 (Kairo: Dar al-Shuraq, 2001).
Hlm. 111-115.

39 al-Qaradawi, Figh Al-Jibad: Dirasah Mugaranab 1i Ahkdmib Wa Falsafatib Fi Dan’ Al-Qur'an Wa
Al-Sunnah, hlm. 140-141.

40 Republika.co.id, “Aktif Di Partai Politik, Bolehkah?,” 2025,
https:/ /khazanah.republika.co.id/berita/pdi48p313 / aktif-di-partai-politik-bolehkah.

M _ALQur'an, OS. Al-Ma'idab: 8 (Al-Qur'an, n.d).

666 JICL — Volume 8, Number 3, December 2025



Mu aradhah Dalam Sistem Demokrasi Multi Partai .. ..

al-Qaradhawi mencermati sejarah umat Islam klasik, khususnya pada masa Bani
Umayyah dan Abbasiyah, di mana ketiadaan ruang oposisi yang sah menyebabkan
lahirnya pemberontakan bersenjata yang menimbulkan kerusakan dan fitnah
berkepanjangan. Dalam pandangannya, sistem multi partai yang membuka ruang bagi
mu‘aradhah secara damai adalah solusi syar’i dan realistis yang mampu mencegah
kembalinya otoritarianisme dan menyelamatkan umat dari konflik berdarah.*

Dengan demikian, menurut Yusuf al-Qaradhawi, mu‘aradhah dalam bentuk
partai oposisi merupakan mekanisme syar’i dan strategis dalam konteks negara modern.
Ini bukan bentuk pembangkangan terhadap pemimpin, melainkan partisipasi aktif dalam
menjaga amanah kekuasaan, menegakkan keadilan, dan melindungi umat dari kezaliman.

Di sisi lain, al-Qaradhawi juga menyadari pentingnya menjaga stabilitas dan
kesatuan umat. Oleh karena itu, beliau memberi batasan bahwa kritik yang dilakukan
partai oposisi harus tetap konstruktif, tidak bermuatan fitnah, dan tidak memecah belah
umat Islam. Kritik harus didasarkan pada niat yang tulus untuk memperbaiki, bukan
untuk menjatuhkan dengan cara-cara yang bertentangan dengan akhlak Islam.® Dengan
demikian, partai oposisi dalam sistem demokrasi multi partai dapat diterima dalam Islam,
selama partai tersebut berkomitmen pada nilai-nilai Islam, berperan dalam menjaga
keadilan serta mencegah penyalahgunaan kekuasaan, dan tetap menjaga persatuan umat
dalam koridor adab dan etika Islam.

Al-Qaradhawi berlandaskan pada prinsip bahwa persatuan umat adalah salah satu
tujuan utama syariat (maqaSid al-syari‘ah). Perpecahan yang disebabkan oleh fitnah
politik, caci maki, atau oposisi yang tidak etis hanya akan melemahkan umat dan memberi
ruang bagi kekuatan asing atau musuh Islam untuk mengambil keuntungan.

Al-Qaradhawi belajar dari sejarah Islam, khususnya masa Fitnah Kubra (konflik
antara Ali bin Abi Thalib dan Mu‘awiyah), yang berawal dari perselisihan politik dan
berujung pada perpecahan besar di tubuh umat Islam. Menurutnya, banyak kerusakan
yang terjadi karena tidak adanya etika dalam perbedaan pandangan politik.** Oleh karena
itu, ia sangat hati-hati dalam mendorong oposisi: boleh mengoreksi kekuasaan, tetapi
tidak boleh sampai menghancurkan umat. Ia mengingatkan bahwa dalam Islam, tujuan
tidak membenarkan segala cara.

Al-Qaradawi merujuk pada kaidah figih:

Blasll s Je 3385 swlaall 153

Artinya: “Menghindari kerusakan lebih dintamakan daripada meraih kemaslabatan.”*
Dalam konteks ini, jika kritik politik berpotensi memecah belah umat,
menimbulkan fitnah, atau bahkan kekacauan, maka ia harus dilakukan dengan cara yang
lebih lembut, dialogis, dan etis, meskipun maksudnya adalah untuk mencapai kebaikan.
Al-Qaradhawi memandang bahwa oposisi yang Islami bukan hanya berperan sebagai

pengkritik, tetapi juga sebagai penjaga amanah umat, yaitu dengan mengontrol kekuasaan

42 Muhammad Imarah, AXLsiam Wa Al-Hurriypah (Kaito: Dar al-Shuruq, 2000), hlm. 89-90.
4 al-Qaradawi, Min Figh Al-Danlah Fi Al-Islan, 1997, hlm. 147-150.

4 al-Qaradaw, hlmi. 126-130.

4 Al-Suyuthi, A~Ashbah Wa Al-Nazair (Kairo: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1991), hlm. 87.

JICL — Volume 8, Number 3, December 2025 667



Fikyi Afdhal, et.al

agar tetap adil. Namun, fungsi ini tidak boleh dijalankan dengan cara yang
menghancurkan institusi negara atau menciptakan kekacauan, sebab itu bertentangan
dengan prinsip keamanan (amn), stabilitas (istigrar), dan maslahat umum (waslahab
ammah).*

3. Tindakan Partai Oposisi Dalam Melakukan Perlawanan Dalam Sistem
Demokrasi Multi Partai Menurut Al-Qaradhawi

Menurut Yusuf al-Qaradhawi, petlawanan yang dilakukan oleh partai oposisi
dalam sistem politik tidak hanya diperbolehkan dalam Islam, tetapi juga memiliki nilai
ibadah apabila ditujukan untuk menegakkan kebenaran dan keadilan. Perlawanan politik
dalam bentuk kritik terhadap pemerintah, pengawasan terhadap kebijakan publik, atau
penolakan terhadap undang-undang yang dinilai tidak adil merupakan bagian dari
implementasi amar makruf nahi mungkar dalam konteks kenegaraan.”

Dalam kerangka demokrasi multi partai seperti Indonesia, partai oposisi memiliki
ruang yang sah untuk menyampaikan ketidaksetujuan terhadap kebijakan penguasa. Al-
Qaradhawi menekankan bahwa perlawanan tersebut harus dilakukan dengan cara yang
damai, konstitusional, dan mengedepankan etika Islam. Ia menolak bentuk-bentuk
perlawanan yang berujung pada kekerasan, kekacauan, atau pemberontakan tanpa dasar
yang sah. Perlawanan yang dilakukan oleh partai oposisi menurut beliau harus bersifat
islahi (reformatif), yakni bertujuan memperbaiki kondisi negara dan masyarakat, bukan
menciptakan kerusakan atau instabilitas.

Menurut Yusuf al-Qaradhawi, perlawanan yang dilakukan oleh partai oposisi
dalam sistem politik Islam tidak sekadar diperbolehkan, melainkan memiliki nilai ibadah
apabila diarahkan untuk menegakkan kebenaran dan keadilan. Perlawanan ini, yang
berupa kritik terhadap kebijakan pemerintah, pengawasan terhadap penguasa, atau
penolakan terhadap undang-undang yang tidak adil, merupakan implementasi dari prinsip
amar ma’ruf nahi munkar dalam ranah kenegaraan.* Pandangan ini muncul sebagai
respons terhadap kebutuhan aktual umat Islam dalam sistem demokrasi modern, seperti
di Indonesia, di mana partai oposisi memiliki peran strategis dalam mengawasi jalannya
pemerintahan. Al-Qaradhawi menegaskan bahwa perlawanan harus dilakukan secara
damai, konstitusional, dan beretika sesuai dengan nilai-nilai Islam. Ia secara tegas menolak
segala bentuk perlawanan yang menggunakan kekerasan, menimbulkan kekacauan, atau

pemberontakan tanpa landasan yang sah secara syariat.”
Nabi Muhammad SAW bersabda:

Sl Olalu wie §> dalS slgadl Judl

4 Imarah, Al-Lslam Wa Al-Hurriyyab, him. 94.

47 Sudarto, “Fikih Bernegara Dalam Pemikiran Yusuf Al-Qaradawi,” Profetika: Jurnal Studi Islam
22, no. 1 (2021): 18-39.

48 al-Qaradawi, Min Figh Al-Danlah Fi Al-Islan, 1997, hlm. 124-126.

4 al-Qaradawi, hlm. 127-129.

668 JICL — Volume 8, Number 3, December 2025



Mu aradhah Dalam Sistem Demokrasi Multi Partai .. ..

Artinya: “Jzhad yang paling ntama adalah berkata benar di hadapan penguasa yang zalin.”
(HR. Abu Dawud).”

Menjadi dasar normatif penting bagi aktivitas oposisi sebagai bentuk jihad politik
yang sah dan mulia. Al-Qaradhawi juga menengarai dari sejarah Islam bahwa
ketidakadaan mekanisme perlawanan yang sah dan beradab menyebabkan lahirnya
pemberontakan bersenjata dan fitnah besar (seperti Fitnah Kubra pada masa
kekhalifahan Ali bin Abi Thalib). Konflik yang terjadi akibat penindasan tanpa saluran
mu'‘aradhah yang konstruktif justru membawa kerusakan luas dan perpecahan umat.” Dari
sini, Al-Qaradhawi menyimpulkan bahwa sistem demokrasi multi partai yang
menyediakan ruang bagi oposisi yang bertanggung jawab adalah solusi syar’i dan praktis.
Sistem ini memungkinkan penyaluran aspirasi rakyat dan kontrol terhadap
penyalahgunaan kekuasaan tanpa harus berujung pada kekerasan atau huru-hara.

Al-Qaradhawi menekankan bahwa petlawanan harus bersifat is/h7 (reformatif),
yaitu bertujuan memperbaiki keadaan negara dan masyarakat secara konstruktif.
Perlawanan yang merusak, memecah belah umat, atau menimbulkan instabilitas justru
bertentangan dengan prinsip Islam. Oleh sebab itu, setiap kritik dan perlawanan harus
disertai dengan niat tulus untuk mengembalikan keadilan dan kemaslahatan umum sesuai
dengan nilai syariah.”

Peran oposisi sebagai pengingat dan pengontrol jalannya pemerintahan
merupakan bagian dari tanggung jawab kolektif umat Islam dalam menjaga amanah
kekuasaan. Dalam hal ini, perlawanan politik tidak dipandang sebagai tindakan
permusuhan, tetapi sebagai wujud cinta terhadap bangsa dan komitmen terhadap nilai-
nilai kebenaran. Oleh karena itu, partai oposisi dalam pandangan al-Qaradhawi memiliki
tanggung jawab moral untuk tetap menjaga persatuan dan tidak menggunakan isu-isu
sektarian atau kebencian untuk mencapai tujuan politiknya. Dengan demikian,
perlawanan yang dilakukan oleh partai oposisi dalam sistem demokrasi multi partai
menurut al-Qaradhawi adalah bagian dari mekanisme demokratis yang bernilai syar’i,
selama dilakukan dengan cara yang bertanggung jawab, yakni terukur, tidak
membangkitkan kebencian, jauh dari fitnah, dan tidak menghasut kekerasan.
proporsional, dibangun atas argumen logis dan bukti konkrit, bukan sekadar menyerang
tokoh atau berdasarkan konflik sektarian. dan sesuai dengan tuntunan syariat, yaitu tidak
melakukan boikot agama, ujaran kebencian, atau langkah-langkah yang berpotensi
memecah persatuan umat.”

50 HR. Abu Dawnd, No. 4344; Lihat Juga Al-Albani Dalam Silsilah Al-Ahadith Al-Sahihah, No. 491
(Hadis, n.d.).

S Imarah, A/ -Isiam Wa Al-Hurriyyah, hlm. 90-92.

52 Al-Suyuthi, A/~Ashbah Wa Al-Nazair, him. 87.

53 H Rahman, “Toward a Wise Political Figh: The Perception of State in the Political Thought of
Yusuf Al-Qaradawi,” Akadeni Sosyal Bilimler Dergisi 7, no. 21 (2020): 6-22.

JICL — Volume 8, Number 3, December 2025 669



Fikyi Afdhal, et.al

4.  Sistem Demokrasi Pancasila dan Peran Oposisi di Indonesia dalam
Perspektif Pemikiran Yusuf al-Qaradhawi

Indonesia secara formal menganut sistem demokrasi Pancasila, bukan sistem
parlementer seperti di Inggris yang secara jelas mengakui struktur oposisi resmi dalam
pemerintahannya. Dalam demokrasi Pancasila, konsep oposisi tidak diatur secara eksplisit
dalam konstitusi maupun undang-undang, namun secara praktik, peran dan fungsi
oposisi tetap dijalankan, terutama dalam konteks lembaga legislatif seperti Dewan
Perwakilan Rakyat (DPR). Sistem ini memungkinkan partai-partai yang tidak bergabung
dalam koalisi pemerintahan untuk menjalankan fungsi pengawasan dan kontrol terhadap
kebijakan pemerintah.™

Walaupun tidak ada regulasi khusus yang menyebut istilah "partai oposisi”,
Undang-Undang No. 17 Tahun 2014 tentang MPR, DPR, DPD, dan DPRD (UU MD3)
mengatur secara tegas fungsi pengawasan legislatif, termasuk hak interpelasi, hak angket,
dan hak menyatakan pendapat bagi anggota DPR terhadap jalannya pemerintahan.>
Dalam praktik, partai politik seperti Partai Keadilan Sejahtera (PKS) atau Partai
Demokrasi Indonesia Perjuangan (PDI-P) pernah menjalankan fungsi sebagai oposisi
ketika tidak menjadi bagian dari koalisi pemerintahan. Ini menunjukkan bahwa walaupun
tidak dibakukan dalam sistem, peran oposisi secara substantif tetap hidup dalam
demokrasi Indonesia.

Keberadaan partai yang tidak bergabung dalam pemerintahan ini menjadi bagian
penting dari mekanisme checks and balances. Mereka dapat mengawasi kinerja pemerintah,
mengkritisi kebijakan yang menyimpang dari aspirasi publik, serta mendorong
akuntabilitas politik. Fungsi ini sejalan dengan prinsip-prinsip demokrasi yang
menjunjung partisipasi, transparansi, dan keterbukaan dalam pengambilan keputusan
publik.”

Dalam konteks ini, pemikiran Yusuf al-Qaradhawi memberikan dasar moral dan
religius yang memperkuat legitimasi keberadaan oposisi di negara demokratis.
Menurutnya, sistem polittk Islam bersifat dinamis dan terbuka terhadap berbagai
mekanisme politik modern selama tetap menjaga nilai-nilai syariat. Salah satu bentuk
aktualisasinya adalah kehadiran oposisi yang menjalankan fungsi kontrol sebagai
implementasi amar ma’ruf nahi munkar dalam kehidupan bernegara.”’

Al-Qaradhawi menekankan bahwa partai oposisi dalam sistem multi partai tidak
hanya sah secara syar‘, tetapi juga penting untuk mencegah tirani dan menjaga keadilan.
Ia menyatakan bahwa selama oposisi dilakukan secara damai, tidak bertujuan untuk
menggulingkan pemerintahan yang sah, dan bertujuan untuk menasihati serta
mengingatkan pemimpin, maka tindakan tersebut tidak hanya diperbolehkan tetapi juga

>4 Budiardjo, Dasar-Dasar Ilnn Politik, 2008, hlm. 181.

5 presiden republik indonesia, “Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 21 Tahun 2023
Tentang Perubahan Atas Undang-Undang Nomor 3 Tahun 2022 Tentang Ibu Kota Negara” (2023), hlm.
79-84.

5 Mohammad Hatta, Demokrasi Kita (Jakarta: Pustaka Antara, 1992), hlm. 15-17.

57 al-Qaradawi, Min Figh Al-Danlah Fi Al-Islan, 1997, hlm. 124.

670 JICL — Volume 8, Number 3, December 2025



Mu aradhah Dalam Sistem Demokrasi Multi Partai .. ..

dianjurkan.”® Sebagaimana pendapatnya, dalam sejarah Islam, Ali bin Abi Talib tidak
melarang Khawarij selama mereka tidak mengangkat senjata, sebagai bentuk toleransi
terhadap perbedaan sikap politik yang tidak anarkis.”

Relevansi pemikiran ini sangat jelas dalam konteks Indonesia. Meskipun tidak ada
sistem oposisi resmi sebagaimana di negara-negara parlementer, peran oposisi tetap
dijalankan oleh partai-partai tertentu. Dalam hal ini, pemikiran al-Qaradhawi memberikan
kerangka normatif yang dapat memperkuat fungsi oposisi dalam demokrasi Pancasila:
sebagai pengontrol kekuasaan, penyalur kritik konstruktif, serta penjaga moralitas dan
keadilan dalam sistem politik.”’

Dengan demikian, meskipun sistem demokrasi Indonesia tidak secara struktural
membakukan posisi partai oposisi, praktik dan fungsinya sangat penting dan relevan.
Dalam perspektif figh siyasah sebagaimana dirumuskan al-Qaradhawi, peran oposisi
bukan hanya boleh, tetapi juga merupakan bagian dari tanggung jawab kolektif umat
dalam menjaga keberlangsungan negara yang adil dan amanah.

PENUTUP

Dalam pandangan Yusuf al-Qaradhawi, konsep #u‘dradhah atau oposisi dalam
sistem politik bukan hanya dibenarkan, tetapi juga memperoleh legitimasi normatif dari
ajaran Islam. Ia mendasarkan gagasan ini pada sejumlah dalil syar, seperti firman Allah
dalam QS Ali Imran ayat 104 yang memerintahkan agar ada sekelompok umat yang
menyeru kepada kebaikan dan mencegah kemungkaran, serta hadis-hadis Nabi yang
menegaskan pentingnya memberi nasihat kepada penguasa. Di samping itu, al-
Qaradhawl menggunakan prinsip bisbah sebagai dasar teologis bahwa umat memiliki
tanggung jawab untuk mengawasi dan mengoreksi jalannya kekuasaan demi menjaga
keadilan. Ia juga menekankan bahwa peran oposisi sejalan dengan maqasid al-syari‘ah,
yakni menjaga agama, akal, jiwa, harta, dan kehormatan manusia. Oleh karena itu, sistem
multi partai yang memungkinkan keberadaan oposisi politik tidak dianggap bertentangan
dengan nilai-nilai Islam, melainkan dipandang sebagai sarana untuk mewujudkan kontrol
sosial dan politik yang sehat, selama tetap berada dalam batas etika Islam dan tidak
menimbulkan fitnah atau kekacauan. Dengan demikian, keberadaan oposisi bukanlah
bentuk pembangkangan terhadap pemimpin, melainkan cerminan dari kepedulian
terhadap amanah kekuasaan dan loyalitas terhadap prinsip-prinsip keadilan dan tanggung
jawab dalam Islam.

Konsep mu‘aradah sebagaimana dirumuskan oleh Yusuf al-Qaradhawi tidak
sekadar berpijak pada teks-teks normatif syariat, melainkan juga menunjukkan
relevansinya dalam menjawab tantangan politik kontemporer. Dalam era demokrasi
modern yang ditandai oleh keberagaman pandangan politik, keterbukaan informasi, serta
meningkatnya tuntutan terhadap akuntabilitas kekuasaan, gagasan oposisi ala al-

58 al-Qaradawi, hlm. 125-127.

59 al-Qaradawi, hlm. 128.

%0 Ahmad Syafii Maarif, Islamr Dan Masalah Kenegaraan: Studi Tentang Percaturan Dalam Konstituante
(Jakarta: LP3ES, 1996), hlm. 135.

JICL — Volume 8, Number 3, December 2025 671



Fikyi Afdhal, et.al

Qaradhawi menjadi instrumen penting untuk menjaga stabilitas dan keadilan. Oposisi
bukan dimaknai sebagai sikap memberontak, melainkan sebagai bentuk partisipasi politik
yang sah dan konstruktif dalam rangka amar ma‘rif nahi munkar, serta menjaga al-‘adalah
(keadilan) dan al-maslahah al-‘ammah (kemaslahatan umum). Dengan mendasarkan peran
oposisi pada maqasid al-syari‘ah serta etika politik Islam, al-Qaradhawi menunjukkan
bahwa sistem multi partai dalam demokrasi dapat diadopsi umat Islam selama tetap
berada dalam koridor nilai-nilai syariat. Ini menunjukkan bahwa pemikirannya tidak
hanya normatif, tetapi juga aplikatif dan adaptif terhadap dinamika politik modern,
khususnya dalam konteks negara-negara Muslim yang menerapkan sistem demokrasi.

Sebagai saran, penting bagi masyarakat Muslim, khususnya di negara-negara
dengan sistem demokrasi, untuk memahami konsep oposisi dalam bingkai Islam
sebagaimana dikembangkan oleh al-Qaradhawi. Edukasi politik yang berlandaskan nilai-
nilai Islam perlu ditingkatkan agar peran partai oposisi dapat dijalankan dengan cara yang
bijak, adil, dan tidak destruktif. Penelitian selanjutnya disarankan untuk menggali lebih
dalam penerapan konsep mu'‘aradhah ini dalam konteks negara-negara mayoritas Muslim
secara komparatif, serta mengkaji bagaimana nilai-nilai tersebut dapat diintegrasikan ke
dalam sistem hukum dan pendidikan politik kontemporer yang inklusif dan etis.

DAFTAR PUSTAKA

Abu-Rab?’, Ibrahim M. Contemporary Arab Thought: Studies in Post-1967 Arab Intellectnal
History. London: Pluto Press, 2004.

Affandi, Taufiq. “Demokrasi Dan Syura Dalam Perspektif Hukum Islam: Analisis
Pemikiran Yusuf Al-Qaradawi.” Journal of Indonesian Comparative of Syari’ab Law
(JICL) 6, no. 1 (2023): 52-54.

al-‘Arabiyyah, Majma* al-Lughah. ALMu jam Al-Wasit. Kairo: Dar al-Da‘wah, 2004.

al-Qaradawi, Yasuf. ALKbasha'is Al-‘Ammah 1.i Al-Islim. Beirut: Mwassasat al-Risalah,

1993.

. Vi Figh Al-Zakah. Beirut: Mu’assasat al-Risalah, 2001.

. Figh Al-Jihad: Dirasah Mugaranah 1i Ahkamih Wa Falsafatih Fi Dan’ Al-Qur'an Wa
Al-Sunnab. Tery. Irfan Manlana Hakim Dkk. Bandung: Mizan Pustaka, 2015.

———— Min Figh Al-Danlah Fi Al-Islam. Kairo: Maktabah Wahbah, 1997.

——— Min Figh Al-Danlah Fi Al-Islam. Beirut: Mu’assasah al-Risalah, 1997.

———— Min Figh Al-Daulah Fi Al-Isiam. Tery. Katur Subardi. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar,

2018.

. Min Figh Al-Daulah Fi Al-Islam. Cet. ke-6. Kairo: Dar al-Shurtg, 2001.

Al-Qur'an, OS. Al-Ma’idah: 8. Al-Qur’an, n.d.

AlLQur'an, OS. Ali Imran: 104. Al-Qur’an, n.d.

al-Raysani, Ahmad. Nagbariyat Al-Magasid ‘inda Al-Imam Al-Syatibi. Beirut: Dar al-
Nafa’is, 2001.

Al-Suyuthi. A~Ashbah Wa Al-Nazair. Kairo: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1991.

an-Nabhani, Taqiyuddin. Nizham Al-Hukm Fi Al-Islam. Beirut: Dar al-Ummah, 1994.

Arina Ayu, R. “Oposisi Dalam Demokrasi Modern: Analisis Figh Siyasah Terhadap

672 JICL — Volume 8, Number 3, December 2025



Mu aradhah Dalam Sistem Demokrasi Multi Partai .. ..

Pemikiran Yusuf Al-Qaradhawi.” Ijtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam Dan
Kemanusiaan 21, no. 2 (2021): 231-33.

Azmi, Mohammad Fazrulzaman. “Koalisi Partai Islam Dan Wacana Pembelahan Sosial.”
Jurnal Keadilan Pemiln 4, no. 2 (2023).

Bahasa, Badan Pengembangan dan Pembinaan. Kamus Besar Babasa Indonesia. Jakarta:
Kemdikbud, 2016.

Budiardjo, Miriam. Dasar-Dasar Ilmu Politik. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2008.

. Dasar-Dasar Ilmu Politik. Jakarta: Gramedia, 2008.

. Dasar-Dasar Ilmu Politik. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2012.

Dahl, Robert A. Democracy and Its Crities. New Haven: Yale University Press, 1989.

Dhianta, M I Made Pasek. Metodologi Pencelitian Hukum Normatif Dalam Justifikasi Teori
Hutkum, 2016.

Hassan, Muhammad Kamal. Contemporary Islamic Movements in the Arab World. Petaling
Jaya: Ilmiah Publishers, 2002.

Hatta, Mohammad. Demokrasi Kita. Jakarta: Pustaka Antara, 1992.

Hendrayana, Yayan. “Legitimasi Partai Oposisi Dalam Perspektif Politik Islam (Analisis
Pemikiran Yusuf Al-Qaradhawi).” JICL: Journal of Islamic Constitutional Law 2, no.
1 (2023): 49-51.

HR. Abu Dawud, No. 4344; Lihat Juga Al-Albani Dalam Silsilah Al-Ahadith Al-Sahihah, No.
491. Hadis, n.d.

Husain. “Metode Ijtihad Kontemporer Menurut Yusuf Al-Qaradawi.” Swulesana: Jurnal
Wawasan Keislaman 13, no. 2 (2019): 173-75.

Imarah, Muhammad. A~-Islam Wa Al-Hurriyyah. Kairo: Dar al-Shurug, 2000.

Indah, Fasrah, and Dika Darmina. “Strategi Partai Islam Dalam Memenangkan Pemilu.”
Moderate EI Siyasi 2, no. 1 (2024).

Lijphart, Arend. Patterns of Democracy: Government Forms and Performance in Thirty-Six
Countries. New Haven: Yale University Press, 1999.

Maarif, Ahmad Syafii. Islam Dan Masalah Kenegaraan: Studi Tentang Percaturan Dalam
Konstituante. Jakarta: LP3ES, 1996.

McLean, Iain, and Alistair McMillan. Oxford Concise Dictionary of Politics. Oxford: Oxford
University Press, 2009.

presiden republik indonesia. Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 21 Tahun
2023 Tentang Perubahan Atas Undang-Undang Nomor 3 Tahun 2022 Tentang
Ibu Kota Negara (2023).

Rahmadani, Nur Fitri, and et al. “Peran Partai Polittk Di Indonesia Dalam
Pengembangan Penerapan Hukum Islam.” Socius: Jurnal Penelitian Iimu-Ilmu Sosial
6, no. 2 (2024).

Rahman, H. “Toward a Wise Political Figh: The Perception of State in the Political
Thought of Yusuf Al-Qaradawi.” Akadeni Sosyal Bilimler Dergisi 7, no. 21 (2020):

6-22.

Republika.co.id. “Aktif Di Partai Politik, Bolehkah?,” 2025.
https://khazanah.republika.co.id/betita/pdi48p313/aktif-di-pattai-politik-
bolehkah.

JICL — Volume 8, Number 3, December 2025 673



Fikyi Afdhal, et.al

Schumpeter, Joseph A. Capitalism, Socialism and Democracy. New York: Harper, 1942.

Sudarto. “Fikih Bernegara Dalam Pemikiran Yusuf Al-Qaradawi.” Profetika: Jurnal Studi
Islam 22, no. 1 (2021): 18-39.

Wehr, Hans. A Dictionary of Modern Written Arabic. Edited by ] Milton Cowan. Urbana:
Spoken Language Services, 1976.

Zulfikar, M. “Zakat Dalam Perspektif Yusuf Al-Qaradawi: Antara Pengelolaan Individual
Dan Kelembagaan Negara.” Ijtibad: Jurnal Wacana Hukum Islam Dan Kemanusiaan
21, no. 1 (2023): 88-89.

674 JICL — Volume 8, Number 3, December 2025



