
 

 

p-ISSN   : 2621 - 3311 
e-ISSN   : 2621 - 329X 
 
Published by Department of 
Comparative School of Jurisprudence 
Faculty of Syariah   
Universitas Darussalam Gontor 

 

All  writings  published  in  this  journal  are  personal  views  of  the  authors   
and do not represent the views of Universitas Darussalam Gontor. 

 

Volume 8 Number 3 
 

MU’ARADHAH DALAM SISTEM 
DEMOKRASI MULTI PARTAI MENURUT 

PEMIKIRAN YUSUF AL-QARADHAWI 

Authors: 
 

Fikri Afdhal  
UIN Ar-Raniry Banda Aceh 
210105003@student.ar-
raniry.ac.id  
 

Mutiara Fahmi,  
UIN Ar-Raniry Banda Aceh 
mutiara.fahmi@ar-raniry.ac.id  
 

Boihaqi Bin Adnan.  
UIN Ar-Raniry Banda Aceh 
boihaqi.haqi@ar-raniry.ac.id  
 

Article Info 
 

History : 
Submitted : 21-07-2025 
Revised : 16-11-2025 
Accepted : 01-12-2025 
 

Keyword : 
Mu‘āraḍhah, Islamic 
Democracy, Yūsuf al-

Qaraḍhāwī  
 

Kata Kunci 

Mu‘āraḍhah, Demokrasi 

Islam, Yūsuf al-Qaraḍhāwī 

 

Page: 657-674 
 
Doi: 
10.21111/jicl.v8i3.14850 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Abstract 

In modern democratic practice, opposition is often perceived as a threat to political 
stability, especially in Muslim-majority countries. However, in the context of 
contemporary Islamic thought, opposition holds its own legitimacy. This study explores 

how Yūsuf al-Qaraḍhāwī conceptualizes mu‘āraḍhah (opposition) within a multi-

party democratic system. The purpose of this research is to analyze al-Qaraḍhāwī’s 
perspective on political opposition as a means of controlling power in accordance with 
Islamic law. This study employs a library research method using a qualitative-

descriptive approach by examining al-Qaraḍhāwī’s works and related literature. The 

findings reveal that, according to al-Qaraḍhāwī, mu‘āraḍhah is not a form of rebellion 
against the ruler, but rather a legitimate form of political participation that fulfills the 
Islamic obligation of enjoining good and forbidding evil (amr bi al-ma‘rūf wa nahy ‘an 
al-munkar), while preventing abuse of power. A multi-party system that accommodates 
peaceful opposition is compatible with Islamic values, provided it is constructive, avoids 
slander, and does not cause division among the Muslim community. Therefore, the 

concept of mu‘āraḍhah should be developed as a shar‘ī mechanism to balance authority 
and political morality in the framework of Islamic democracy. 
  

Abstrak 

Dalam praktik demokrasi modern, keberadaan oposisi sering kali 
dianggap sebagai ancaman terhadap stabilitas politik, terutama di negara-
negara dengan mayoritas Muslim. Padahal, dalam konteks pemikiran 
Islam kontemporer, keberadaan oposisi memiliki legitimasi tersendiri. 

Penelitian ini membahas bagaimana Yūsuf al-Qaraḍhāwī memaknai 

konsep mu‘āraḍhah (oposisi) dalam sistem demokrasi multi partai. 

Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis pandangan al-Qaraḍhāwī 
mengenai oposisi politik sebagai instrumen kontrol kekuasaan dalam 
kerangka syariat Islam. Metode yang digunakan adalah studi pustaka 
(library research) dengan pendekatan kualitatif-deskriptif terhadap karya-

karya al-Qaraḍhāwī dan literatur pendukung lainnya. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa menurut al-Qaraḍhāwī, mu‘āraḍhah bukanlah 
bentuk pembangkangan terhadap pemimpin, melainkan wujud dari 
partisipasi aktif dalam amar ma‘rūf nahi munkar dan pengawasan 
terhadap kebijakan yang menyimpang. Sistem multi partai yang membuka 
ruang oposisi secara damai dinilai sesuai dengan nilai-nilai Islam, asalkan 
dijalankan secara konstruktif, tidak provokatif, dan tidak menimbulkan 
perpecahan umat. Dengan demikian, konsep mu‘āradhah penting 
dikembangkan sebagai mekanisme syar‘i yang menyeimbangkan antara 
otoritas kekuasaan dan prinsip moralitas politik dalam demokrasi Islam. 
 
 
 

mailto:boihaqi.haqi@ar-raniry.ac.id


Fikri Afdhal, et.al 

658            JICL – Volume 8, Number 3, December 2025 

 

PENDAHULUAN  
Hubungan antara Islam dan demokrasi telah menjadi topik penting dalam wacana 

politik kontemporer. Dalam sejarahnya, umat Islam mengenal sistem syura sebagai prinsip 
dasar dalam pengambilan keputusan politik dan kepemimpinan. Syura merupakan bentuk 
partisipasi kolektif dalam menentukan arah kebijakan publik yang berlandaskan nilai-nilai 
keadilan, amanah, dan maslahat. Meskipun tidak memiliki struktur formal seperti 
demokrasi modern, syura tetap menjadi fondasi legitimasi kekuasaan dalam pemerintahan 
Islam klasik, khususnya pada masa Khulafā’ al-Rāsyidīn.1  

Keberadaan partai politik tidak hanya dipahami sebagai instrumen kekuasaan, 
tetapi juga sebagai alat untuk mendorong perubahan sosial dan kontrol terhadap 
pemerintah. Partai politik berfungsi menyampaikan aspirasi masyarakat, mengedukasi 
publik tentang proses politik, serta menjadi wadah kaderisasi pemimpin.2 Oleh karena itu, 
sistem multi partai menjadi salah satu ciri khas negara demokratis, karena memungkinkan 
adanya kompetisi terbuka dan sehat dalam menentukan arah kebijakan negara. 

Dalam dinamika kenegaraan modern, partai politik memainkan peran sentral 
dalam menyelenggarakan pemerintahan, menjembatani kepentingan rakyat dengan 
negara, serta menjadi wadah aspirasi publik sekaligus alat kontrol terhadap kekuasaan. 
Keberadaan partai politik kerap kali diidentikkan dengan sistem demokrasi yang 
memberikan hak kepada warga negara untuk memilih dan dipilih. Salah satu bentuk nyata 
dari penerapan sistem ini adalah demokrasi multi partai, yang telah banyak diadopsi oleh 
negara-negara, termasuk di lingkungan mayoritas Muslim.3 

Dalam konteks pemerintahan demokratis, keberadaan oposisi menjadi elemen 
penting. Oposisi merupakan pihak yang secara sah menyuarakan kritik terhadap 

kebijakan pemerintah. Dalam Islam, konsep ini dikenal dengan istilah mu‘āraḍhah, yaitu 
bentuk perbedaan pandangan yang tetap berada dalam koridor syariat. 4  Yusuf al-

Qaradhawi, salah satu ulama besar abad ke-21, memandang bahwa mu‘āraḍhah adalah 
bagian dari sistem syura yang sehat dan sah, bukan pembangkangan, melainkan nasihat 
politik yang dibingkai dengan etika. 5  Bahkan, menurut al-Qaradhawi, oposisi dapat 
menjadi bagian dari gerakan dakwah yang mencegah tirani kekuasaan melalui saluran 
damai dan konstitusional. 

Dalam sistem politik modern, terutama dalam kerangka negara demokratis, 
oposisi merupakan bagian integral dari dinamika kekuasaan. Oposisi secara umum 
dipahami sebagai kelompok atau individu yang memiliki posisi berseberangan dengan 

 
1 Aḥmad al-Raysūnī, Nazhariyat Al-Maqāṣid ‘inda Al-Imām Al-Syāṭibī (Beirut: Dār al-Nafā’is, 2001), 

hlm. 243. 
2 Miriam Budiardjo, Dasar-Dasar Ilmu Politik (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2012), hlm. 181-
183. 
3 Nur Fitri Rahmadani and et al., “Peran Partai Politik Di Indonesia Dalam Pengembangan 

Penerapan Hukum Islam,” Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial 6, no. 2 (2024). 
4 Taqiyuddin an-Nabhani, Nizham Al-Hukm Fi Al-Islam (Beirut: Dār al-Ummah, 1994), hlm. 96 
5 Yūsuf al-Qaraḍāwī, Min Fiqh Al-Daulah Fi Al-Islām (Kairo: Maktabah Wahbah, 1997), hlm. 122-

128. 



Mu’aradhah Dalam Sistem Demokrasi Multi Partai ….  

JICL – Volume 8, Number 3, December 2025  659 

pemerintah yang sedang berkuasa, baik dalam hal kebijakan, pandangan ideologis, 
maupun pendekatan terhadap persoalan publik. Keberadaan oposisi dianggap penting 
untuk menjaga keseimbangan kekuasaan (checks and balances), serta sebagai bentuk kontrol 
terhadap potensi penyalahgunaan wewenang oleh pemerintah.6 Dengan adanya oposisi, 
suara-suara alternatif dari masyarakat dapat tersalurkan melalui mekanisme 
konstitusional, bukan melalui perlawanan yang bersifat destruktif. 

Pemikiran ini mendapat penekanan khusus dalam karya-karya Yusuf al-
Qaradhawi, salah satu ulama terkemuka di era kontemporer. Dalam pandangannya, 
mu‘aradhah adalah bagian dari sistem syura yang dijalankan secara dinamis dan terbuka. Al-
Qaradhawi menegaskan bahwa keberadaan pihak yang mengoreksi atau menentang 
kebijakan pemerintah bukanlah tindakan subversif, tetapi manifestasi dari amar ma’ruf 
nahi munkar yang dibingkai dalam semangat tanggung jawab sosial.7 Dalam konteks 
negara demokrasi modern yang menganut sistem multi partai, mu‘aradhah dapat terwujud 
melalui partai-partai oposisi yang legal dan sah, selama tetap menjunjung etika, kejujuran, 
dan kepentingan umat secara menyeluruh. 

Beragam pandangan muncul terkait keberadaan partai politik dan sistem multi 
partai dalam Islam. Sebagian menolaknya dengan alasan dapat menimbulkan perpecahan 
umat (tafriq), sementara yang lain menerimanya sebagai media pelaksanaan amar ma’ruf 
nahi munkar. Meski demikian, isu tentang legitimasi mu‘aradhah tetap menjadi perdebatan, 
terutama mengenai keabsahannya dalam syariat dan sejauh mana Islam memberikan 

ruang untuk keberadaan oposisi.8 pemikiran Yūsuf Al-Qaraḍhāwī tentang oposisi dalam 
sistem demokrasi multi partai menarik untuk dikaji. Menurutnya, demokrasi dan multi 
partai diperbolehkan bahkan boleh adanya oposisi dalam pemerintahan. Di dalam salah 
satu keterangannya dinyatakan bahwa oposisi di dalam pemerintahan adalah suatu 
kebebasan. Aspek yang harus dipraktikkan saat ini adalah kebebasan menjadi oposisi 
pemerintah.9 

Dalam konteks inilah, pemikiran Yusuf al-Qaradhawi menjadi relevan untuk 
ditelaah. Sebagai salah satu ulama terkemuka dalam pemikiran Islam kontemporer, ia 
mendukung sistem demokrasi multi partai dan menegaskan bahwa keberadaan oposisi 
(mu‘aradhah) merupakan hal yang sah dalam Islam. Al-Qaradhawi menilai oposisi sebagai 
bagian dari nasihat kepada pemimpin serta bentuk aktualisasi amar ma’ruf nahi munkar 
dalam politik.10 

Yusuf al-Qaradhawi, seorang ulama terkemuka abad ini, memandang bahwa 
oposisi bukan bentuk pembangkangan, melainkan bagian dari amar ma‘rūf nahi munkar 

 
6 Budiardjo, Dasar-Dasar Ilmu Politik, 2008, hlm. 122. 
7 Yūsuf al-Qaraḍāwī, Min Fiqh Al-Daulah Fi Al-Islām (Beirut: Mu’assasah al-Risalah, 1997), hlm. 

121-123. 
8 Fasrah Indah and Dika Darmina, “Strategi Partai Islam Dalam Memenangkan Pemilu,” Moderate 

El Siyasi 2, no. 1 (2024). 
9 Yūsuf al-Qaraḍāwī, Fiqh Al-Jihād: Dirāsah Muqāranah Li Aḥkāmih Wa Falsafatih Fī Ḍau’ Al-Qur’ān 

Wa Al-Sunnah, Terj. Irfan Maulana Hakim Dkk. (Bandung: Mizan Pustaka, 2015), hlm. 134. 
10 Mohammad Fazrulzaman Azmi, “Koalisi Partai Islam Dan Wacana Pembelahan Sosial,” Jurnal 

Keadilan Pemilu 4, no. 2 (2023). 



Fikri Afdhal, et.al 

660            JICL – Volume 8, Number 3, December 2025 

yang dilakukan melalui cara yang konstitusional dan beretika. Ia menegaskan bahwa 
keberadaan oposisi merupakan komponen sah dalam sistem syura dan dapat menjadi 
sarana dakwah politik yang mencegah penyimpangan kekuasaan. Pandangannya ini 
relevan untuk dikaji lebih dalam, karena mampu menjembatani prinsip-prinsip Islam 
dengan sistem politik modern, terutama dalam konteks demokrasi multi partai yang 
banyak dianut oleh negara-negara Muslim saat ini.11 

Urgensi kajian ini terletak pada pentingnya merumuskan konsep oposisi dalam 
kerangka Islam yang konstruktif, serta menepis stigma negatif terhadap partai oposisi 
dalam masyarakat Muslim. Pemikiran al-Qaradhawi memberikan kerangka normatif dan 
etis yang kokoh untuk memaknai oposisi sebagai instrumen kontrol kekuasaan yang sah 

secara syar‘i dan demokratis.12 Dengan demikian, telaah terhadap konsep mu‘āraḍhah 
menurut al-Qaradhawi tidak hanya berkontribusi dalam pengembangan wacana politik 
Islam kontemporer, tetapi juga memberikan solusi konseptual terhadap tantangan praksis 
politik di negara-negara Muslim demokratis. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menjawab 

beberapa pertanyaan penting terkait eksistensi mu‘āraḍhah (oposisi) dalam Islam. Pertama, 

apakah mu‘āraḍhah merupakan bagian integral dari sistem pemerintahan Islam atau hanya 
sekadar adopsi dari sistem demokrasi Barat? Kedua, apa landasan normatif dan prinsip 
syar‘i yang digunakan oleh Yusuf al-Qaradhawi dalam melegitimasi keberadaan oposisi 
dalam pemerintahan? Ketiga, sejauh mana pemikiran Yusuf al-Qaradhawi tentang 

mu‘āraḍhah dapat menjawab tantangan politik modern dan menjembatani antara nilai-nilai 
Islam dengan praktik demokrasi multi partai? Pertanyaan-pertanyaan inilah yang menjadi 
fokus kajian ini, guna memahami secara komprehensif posisi oposisi dalam perspektif 
Islam kontemporer. 
 
METODE PENELITIAN 

Jenis penelitian ini adalah penelitian hukum normatif, yaitu penelitian yang 
dilakukan untuk mengkaji doktrin atau norma hukum dari berbagai literatur hukum dan 
sumber-sumber teks, khususnya yang berkaitan dengan pemikiran politik Islam. 
Pemilihan metode ini didasarkan pada tujuan penelitian yang bersifat konseptual, yakni 

memahami gagasan mu‘āraḍhah dalam kerangka teori hukum Islam menurut Yūsuf al-

Qarḍhāwī serta aplikasinya dalam sistem demokrasi multi partai. Norma hukum ialah 
subjek dari pendekatan penelitian hukum normatif, yang melihat hukum dari sudut 
pandang internal. Ketika ada kekosongan, ambiguitas, atau konflik norma, penelitian ini 
membantu untuk menetapkan justifikasi hukum.13 

 
11  Yayan Hendrayana, “Legitimasi Partai Oposisi Dalam Perspektif Politik Islam (Analisis 

Pemikiran Yusuf Al-Qaradhawi),” JICL: Journal of Islamic Constitutional Law 2, no. 1 (2023): 49–51. 
12 R Arina Ayu, “Oposisi Dalam Demokrasi Modern: Analisis Fiqh Siyasah Terhadap Pemikiran 

Yusuf Al-Qaradhawi,” Ijtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam Dan Kemanusiaan 21, no. 2 (2021): 231–233. 
13 M I Made Pasek Dhianta, Metodologi Penelitian Hukum Normatif Dalam Justifikasi Teori Hukum, 

2016, hlm. 12. 



Mu’aradhah Dalam Sistem Demokrasi Multi Partai ….  

JICL – Volume 8, Number 3, December 2025  661 

 Adapun pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah: pendekatan 
konseptual, guna memahami teori mu’aradhah dalam wacana hukum islam kontemporer. 
Dan juga menggunakan pendekatan historis, guna menelusuri perkembangan pemikiran 
al-Qardhawi dalam konteks sosial politik dunia islam. 

Acuan penulis pada metode pengumpulan data dilakukan dengan teknik studi 
pustaka (library research), melalui analisis isi terhadap dokumen-dokumen primer dan 
sekunder. Adapun Metode analisis data penulis menggunakan analisis kualitatif, yaitu 
dengan menginterpretasikan isi dari teks-teks yang dikaji, menarik makna dan 

pemahaman terhadap konsep mu‘āraḍah, serta menilai relevansinya dengan praktik 
demokrasi multi partai kontemporer. 

 
PEMBAHASAN 

Dalam dinamika politik modern, keberadaan oposisi menjadi salah satu pilar 
penting yang menopang sistem demokrasi. Oposisi berperan sebagai kekuatan 
penyeimbang terhadap kekuasaan yang sedang berkuasa, sekaligus saluran alternatif bagi 
aspirasi rakyat yang berbeda pandangan. Namun demikian, dalam konteks masyarakat 
Muslim, keberadaan oposisi politik kerap menjadi perdebatan. Sebagian mempertanyakan 
apakah sikap berseberangan dengan pemerintah sesuai dengan prinsip-prinsip Islam, 
sementara sebagian lain justru memandang oposisi sebagai bagian integral dari ajaran 
amar ma’ruf nahi munkar. Untuk memahami dinamika tersebut secara lebih mendalam, 

penting kiranya menelusuri makna dan konteks istilah yang relevan seperti mu‘āraḍah, 
demokrasi, dan sistem multi partai. 

Secara etimologis, istilah mu‘āraḍhah (المعارضة) berasal dari kata kerja ‘āraḍa 

 yang dalam bahasa Arab berarti “menentang” atau “menghadapkan sesuatu ,(عارض)

dengan sesuatu yang lain”. 14  Dalam al-Muʿjam al-Wasīṭ, istilah ini dijelaskan sebagai 
tindakan menyampaikan penolakan atau sanggahan terhadap suatu pendapat dengan 

argumen tertentu.15 Secara terminologis, mu‘āraḍhah dalam kajian politik Islam merujuk 
pada sikap atau tindakan kritis terhadap penguasa dengan maksud melakukan koreksi atas 
kebijakan yang dianggap menyimpang dari nilai-nilai keadilan, amanah, dan kemaslahatan 

publik.16 Dengan kata lain, mu‘āraḍhah tidak identik dengan pembangkangan, tetapi lebih 
pada ekspresi moral dan konstitusional dalam menjaga integritas kekuasaan. 

Sementara itu, istilah demokrasi menjadi sangat sentral dalam diskursus politik 
kontemporer. Secara harfiah, demokrasi berasal dari bahasa Yunani, yakni demos (rakyat) 
dan kratos (kekuasaan), yang berarti pemerintahan oleh rakyat. Kamus Besar Bahasa 
Indonesia mendefinisikan demokrasi sebagai bentuk pemerintahan di mana kekuasaan 
tertinggi berada di tangan rakyat dan dijalankan langsung atau melalui perwakilan yang 

 
14  Hans Wehr, A Dictionary of Modern Written Arabic, ed. J Milton Cowan (Urbana: Spoken 

Language Services, 1976), hlm. 650. 
15 Majma‘ al-Lughah al-‘Arabiyyah, Al-Mu‘jam Al-Wasīṭ (Kairo: Dār al-Da‘wah, 2004), hlm. 597. 
16 al-Qaraḍāwī, Min Fiqh Al-Daulah Fi Al-Islām, 1997, hlm. 124-126. 



Fikri Afdhal, et.al 

662            JICL – Volume 8, Number 3, December 2025 

dipilih. 17  Dalam Oxford Dictionary of Politics, demokrasi dijelaskan sebagai sistem 
pemerintahan yang memberikan kekuasaan kepada rakyat melalui wakil yang mereka pilih 
secara bebas.18 

Para ahli memiliki pandangan beragam mengenai demokrasi. Joseph A. 
Schumpeter, misalnya, mengartikan demokrasi sebagai metode institusional untuk 
mencapai keputusan politik melalui kompetisi antar individu atau kelompok dalam 
memperebutkan suara rakyat. 19  Robert A. Dahl menekankan bahwa demokrasi 
mencakup prinsip-prinsip partisipasi luas, kebebasan sipil, serta perlindungan terhadap 
hak-hak dasar warga negara.20 Perspektif ini membuka ruang bagi keberadaan berbagai 
kekuatan politik, termasuk kelompok yang berada di luar pemerintahan, untuk 
menyuarakan aspirasi secara legal dan terbuka. 

Salah satu implikasi dari prinsip demokrasi adalah hadirnya sistem multi partai, 
yakni sebuah sistem politik yang memungkinkan lebih dari dua partai untuk berpartisipasi 
dalam pemilu secara sah. Dalam sistem ini, partai politik didefinisikan sebagai organisasi 
yang dibentuk untuk memperjuangkan kekuasaan melalui jalur demokratis dengan 
menyampaikan visi, misi, dan program kerja yang dianggap mewakili kepentingan 
masyarakat.21 Sistem multi partai berbeda dari sistem dua partai atau satu partai, karena 
memberikan ruang lebih luas bagi rakyat untuk menentukan pilihan politiknya secara 
beragam.22 Keberadaan sistem ini juga diyakini dapat meningkatkan kualitas demokrasi 
dengan memperkuat representasi, akuntabilitas, dan mekanisme kontrol terhadap 
kekuasaan. 

Dalam konteks negara-negara Muslim modern, penerimaan terhadap sistem multi 

partai dan konsep oposisi seperti mu‘āraḍhah menjadi isu yang cukup kompleks. Beberapa 
kalangan melihatnya sebagai adopsi dari sistem politik Barat yang tidak sesuai dengan 
tradisi Islam. Namun, sebagian lainnya, termasuk pemikir seperti Yusuf al-Qaradhawi, 
justru menilai bahwa demokrasi dan sistem multi partai dapat diakomodasi dalam 
kerangka Islam, selama tetap menjunjung tinggi prinsip-prinsip syariah dan etika politik 
Islam. 

 
1. Biografi Dan Konteks Pemikiran Yusuf Al-Qaradhawi 

Yūsuf al-Qaraḍhāwī merupakan salah satu ulama dan cendekiawan Muslim paling 
berpengaruh dalam dunia Islam kontemporer. Ia lahir pada tanggal 9 September 1926 di 

desa Ṣafṭ Turāb, distrik Ṭanṭā, Provinsi Gharbiyyah, Mesir. Sejak usia dini, ia telah 
menunjukkan ketertarikan besar terhadap ilmu-ilmu agama. Sebelum genap berusia 
sepuluh tahun, ia telah menghafal seluruh isi Al-Qur’an. Pendidikan formalnya dimulai 

 
17  Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: 

Kemdikbud, 2016), hlm. 301. 
18  Iain McLean and Alistair McMillan, Oxford Concise Dictionary of Politics (Oxford: Oxford 

University Press, 2009), hlm. 149. 
19 Joseph A Schumpeter, Capitalism, Socialism and Democracy (New York: Harper, 1942), hlm. 269. 
20 Robert A Dahl, Democracy and Its Critics (New Haven: Yale University Press, 1989), hlm. 221. 
21 Miriam Budiardjo, Dasar-Dasar Ilmu Politik (Jakarta: Gramedia, 2008), hlm. 179-180. 
22 Lijphart, Patterns of Democracy: Government Forms and Performance in Thirty-Six Countries, hlm. 63-64. 



Mu’aradhah Dalam Sistem Demokrasi Multi Partai ….  

JICL – Volume 8, Number 3, December 2025  663 

dari lembaga-lembaga keagamaan tradisional sebelum melanjutkan studi ke Universitas 
al-Azhar, tempat ia menempuh pendidikan hingga jenjang doktoral.23 Disertasinya dalam 
bidang Ushuluddin mengangkat tema zakat sebagai solusi atas problematika sosial, 
menunjukkan kecenderungannya pada pendekatan Islam yang aplikatif terhadap isu-isu 
kontemporer.24 

Karier intelektual al-Qaradhawi tidak hanya terbatas pada dunia akademik, tetapi 
juga meluas ke ranah dakwah, kelembagaan, dan aktivisme sosial-politik. Ia menjabat 
sebagai Ketua Persatuan Ulama Muslim Internasional dan menghasilkan lebih dari 120 
karya tulis dalam berbagai bidang, seperti fikih, ekonomi Islam, pemikiran politik, dan 
isu-isu sosial modern.25 Di antara karya monumentalnya adalah Min Fiqh al-Daulah fi al-
Islām, yang secara komprehensif mengkaji sistem negara dan pemerintahan dalam 
perspektif Islam kontemporer.26 

Latar belakang sosial dan politik yang membentuk pemikiran al-Qaradhawi sangat 
dipengaruhi oleh dinamika pascakolonialisme, kebangkitan Islam pada abad ke-20, serta 
tarik menarik antara ideologi Islam dan sekularisme di dunia Arab. Ia hidup dalam era di 
mana berbagai sistem politik saling berebut pengaruh, termasuk monarki, nasionalisme 
Arab, sosialisme, hingga demokrasi Barat. Di tengah kompleksitas tersebut, al-Qaradhawi 
mengambil posisi wasathiyyah (moderat), yakni sikap keagamaan yang inklusif dan 
berusaha menjembatani antara nilai-nilai Islam dengan realitas modern.27 

Salah satu aspek paling menonjol dari pemikiran politik al-Qaradhawi adalah 
pandangannya tentang demokrasi dan partisipasi politik umat Islam. Ia menerima prinsip 
demokrasi modern, termasuk keberadaan sistem multi partai dan oposisi, sepanjang tidak 
bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat Islam. Baginya, keberadaan oposisi 

(mu‘āraḍhah) bukanlah tindakan makar, melainkan manifestasi dari prinsip amar ma‘rūf 
nahi munkar dalam bidang politik. 28  Dalam konteks ini, partai politik dapat menjadi 
instrumen kolektif untuk menyerukan kebaikan dan mencegah keburukan dalam 
pemerintahan, dengan tetap berada dalam koridor damai dan konstitusional. 

Selain kontribusinya di bidang keilmuan dan dakwah, pemikiran Yusuf al-
Qaradhawi tentang demokrasi, kebebasan, dan oposisi politik mencerminkan suatu upaya 
integratif antara prinsip-prinsip syariah dengan nilai-nilai demokrasi modern. Dalam 
pandangannya, prinsip seperti syura (musyawarah), ‘adl (keadilan), dan amar ma’ruf nahi 
munkar merupakan fondasi normatif dalam Islam yang sejalan dengan semangat 
partisipasi politik dalam demokrasi. Ia menolak dikotomi tajam antara Islam dan 
demokrasi, dan justru menekankan bahwa keduanya dapat berjalan harmonis selama 

 
23 Yūsuf al-Qaraḍāwī, Al-Khashā’iṣ Al-‘Āmmah Li Al-Islām (Beirut: Mu’assasat al-Risālah, 1993), 

hlm. 15-17. 
24 Yūsuf al-Qaraḍāwī, Fī Fiqh Al-Zakāh (Beirut: Mu’assasat al-Risālah, 2001), hlm. 2-33. 
25 Muhammad Kamal Hassan, Contemporary Islamic Movements in the Arab World (Petaling Jaya: 

Ilmiah Publishers, 2002), hlm. 89. 
26 al-Qaraḍāwī, Min Fiqh Al-Daulah Fi Al-Islām, 1997, hlm. 21. 
27 Ibrahim M Abu-Rabi’, Contemporary Arab Thought: Studies in Post-1967 Arab Intellectual History 

(London: Pluto Press, 2004), hlm. 214-216. 
28 al-Qaraḍāwī, Min Fiqh Al-Daulah Fi Al-Islām, 1997, hlm. 122-128. 



Fikri Afdhal, et.al 

664            JICL – Volume 8, Number 3, December 2025 

prinsip-prinsip Islam tetap menjadi landasan moral. Al-Qaradhawi juga dikenal sebagai 
tokoh penting dalam menghidupkan diskursus Islam wasathiyah (moderat) pada tataran 
global melalui jabatannya sebagai Ketua Persatuan Ulama Muslim Internasional.29 

Salah satu ide sentral dalam pemikirannya ialah pentingnya pendirian partai politik 
oleh umat Islam dalam sistem pemerintahan yang demokratis. Menurutnya, partai 
tersebut tidak hanya menjadi sarana politik, tetapi juga wahana untuk memperbaiki 
moralitas pemerintahan jika terjadi penyimpangan. Partai Islam ideal versi al-Qaradhawi 
harus senantiasa mengamalkan gerakan amar ma’ruf nahi munkar, menjalankan kewajiban 
dakwah kepada kebaikan, memberi nasihat dalam agama, serta menghidupkan semangat 
saling mewasiatkan dalam kebenaran, kesabaran, dan kasih sayang. Ia bahkan 
membolehkan partai tersebut mengambil posisi sebagai oposisi terhadap pemerintah, 
sepanjang hal itu dilakukan secara damai dan konstitusional. Dalam hal ini, al-Qaradhawi 
mengacu pada praktik Khalifah Ali bin Abi Thalib yang tetap mengizinkan kelompok 
Khawarij menyampaikan pandangan berseberangan selama mereka tidak mengangkat 
senjata.30 

Dalam perspektif ijtihad Yusuf al-Qaradhawi, ia mengembangkan pendekatan 

ijtihad kontemporer yang terdiri dari dua model utama: ijtihad intiqāʾī (selektif) dan ijtihad 

inshāʾī (kreatif), termasuk pula bentuk gabungan di antara keduanya dikenal sebagai 

tarjīh-inshāʾ. Pendekatan ini dirancang untuk menjawab berbagai persoalan fiqh modern 

yang tidak secara tegas diatur oleh metode klasik, dengan tetap berpegang pada maqāṣid 
al-syarī‘ah dan konteks zaman.31 Temuan dari jurnal Ijtihad menunjukkan bahwa cakupan 
ijtihad al-Qaradhawi tidak hanya bersifat teoritis, tetapi juga aplikatif, seperti dalam 
pengelolaan zakat oleh negara sebagai instrumen keadilan sosial. Dalam hal ini, negara 
memiliki legitimasi untuk menerapkan mekanisme penarikan zakat dengan tegas terhadap 
muzakki yang lalai, sebagai bentuk tanggung jawab kolektif dan profesionalisme distribusi 

ekonomi.32 Lebih jauh lagi, artikel dalam Journal of Indonesian Comparative of Shariʽah Law 
(JICL) menegaskan bahwa pemikiran al-Qaradhawi relevan dalam menjawab tantangan 
zaman. Ia mengedepankan dialog lintas mazhab, responsif terhadap isu sosial-politik, 
serta konsisten dalam membawa prinsip-prinsip Islam ke dalam kerangka demokrasi 
modern dengan pendekatan inklusif dan wasathiyyah.33 

Dengan pendekatan demikian, al-Qaradhawi mampu menghadirkan kerangka 
teoritis yang memungkinkan integrasi antara demokrasi dan Islam. Ia tidak memandang 
sistem multi partai sebagai produk asing yang bertentangan dengan Islam, melainkan 

 
29 al-Qaraḍāwī, Al-Khashā’iṣ Al-‘Āmmah Li Al-Islām, hlm. 44-47. 
30 al-Qaraḍāwī, Min Fiqh Al-Daulah Fi Al-Islām, 1997, hlm. 122-125. 
31 Husain, “Metode Ijtihad Kontemporer Menurut Yusuf Al-Qaradawi,” Sulesana: Jurnal 

Wawasan Keislaman 13, no. 2 (2019): 173–75. 
32 M Zulfikar, “Zakat Dalam Perspektif Yusuf Al-Qaradawi: Antara Pengelolaan Individual 

Dan Kelembagaan Negara,” Ijtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam Dan Kemanusiaan 21, no. 1 (2023): 

88–89. 
33  Taufiq Affandi, “Demokrasi Dan Syura Dalam Perspektif Hukum Islam: Analisis 

Pemikiran Yusuf Al-Qaradawi,” Journal of Indonesian Comparative of Syari’ah Law (JICL) 6, no. 1 

(2023): 52–54. 



Mu’aradhah Dalam Sistem Demokrasi Multi Partai ….  

JICL – Volume 8, Number 3, December 2025  665 

sebagai sarana untuk merealisasikan prinsip-prinsip keadilan, syura, dan tanggung jawab 
sosial dalam sistem pemerintahan. 34  Oleh karena itu, pemikirannya menjadi rujukan 
penting dalam menjawab berbagai tantangan politik kontemporer, khususnya mengenai 
legalitas oposisi dan partai politik dalam konteks negara-negara Muslim modern. 

 
2.  Partai Oposisi Dalam Sistem Demokrasi Multi Partai Menurut Yūsuf Al-

Qaraḍhāwī 

Bagi Al-Qaraḍhāwī, keberadaan partai politik saat ini ialah satu kebutuhan yang 
mesti ada, dengan adanya partai politik dapat melakukan amar ma’ruf nahi munkar dan 
meluruskan penyimpangan penguasa, tanpa harus melakukan sebuah tindakan 
pemberontakan dengan pedang dan mengangkat senjata.35 Pembentukan partai politik 

dan adanya partai oposisi ini menurut Al-Qaraḍhāwī bagian dari suatu sarana yang sangat 
dibutuhkan dalam upaya menghadapi serta memperhitungkan kekuasaan yang 
menyimpang atau dapat pula menggeserkan/menurunkannya dan menggantinya dengan 
yang lain. 

Al-Qaraḍhāwī memandang partai politik, khususnya oposisi, sebagai instrumen 
amar ma’ruf nahi munkar dalam konteks politik. Hal ini didasarkan pada firman Allah 
SWT: 

 

مۡ  ولتكن
ُ
نك ۡ مِّ

 
ة مَّ
ُ
ۡ أ

َ
عُون

 
ۡ يَد

َ
رۡ إِل

 
ي 
َ
خ
ۡ
ۡ ٱل

َ
مُرُون

ۡ
رُوفِۡ وَيَأ مَع 

ۡ
ۡ بِٱل

َ
ن هَو 

 
ۡ وَيَن ررۡ عَنر

َ
مُنك

ۡ
ۡ ٱل

 
ۚ 

ۡ
َ
ئِك

َٰٓ  
َ
وْل
ُ
مُۡ وَأ

ُ
ۡ ه

َ
لِحُون

 
مُف
ۡ
 ٱل

Artinya: “Dan hendaklah ada di antara kamu segolongan umat yang menyeru kepada 
kebajikan, menyuruh kepada yang ma’ruf dan mencegah dari yang munkar; merekalah orang-orang 
yang beruntung.” (QS Ali ‘Imran: 104).36 

Ayat ini menurut al-Qaraḍhāwī tidak hanya berbicara dalam konteks sosial-
keagamaan, tetapi juga bermakna politis, terutama dalam upaya mengoreksi 
penyimpangan kekuasaan. Oposisi politik berfungsi sebagai kekuatan korektif, yang 
mencegah munculnya kezhaliman penguasa.37 

Menurut pandangan Al-Qaraḍhāwī menunjukkan bahwa dasar pertimbangannya 
membolehkan oposisi dalam multi partai adalah kedamaian dan kewajiban manusia dalam 
menyeru pada kebaikan dan mencegah kemungkaran. Hal ini tampak pada saat Al-

Qaraḍhāwī mendasari pendapatnya pada tindakan dan praktik yang berlaku masa Ali bin 
Abi Thalib yang menerima keberadaan oposisi dari Khawarij, akan tetapi syaratnya adalah 
harus ada perdamaian. Konsep perdamaian yang dimaksud bukanlah ketiadaan 
perbedaan pendapat, melainkan penyaluran kritik dan keberatan terhadap pemerintah 
dilakukan melalui cara-cara yang etis, konstitusional, dan tidak bersifat merusak. Al-

 
34 al-Qaraḍāwī, Min Fiqh Al-Daulah Fi Al-Islām, 1997, hlm. 130-135. 
35 Yūsuf al-Qaraḍāwī, Min Fiqh Al-Daulah Fi Al-Islām, Terj. Katur Suhardi (Jakarta: Pustaka Al-

Kautsar, 2018), hlm. 201. 
36 Al-Qur’an, QS. Ali Imran: 104 (Al-Qur’an, n.d.). 
37 al-Qaraḍāwī, Min Fiqh Al-Daulah Fi Al-Islām, 1997, hlm. 124-125. 



Fikri Afdhal, et.al 

666            JICL – Volume 8, Number 3, December 2025 

Qaraḍhāwī menekankan bahwa amar ma‘rūf nahi munkar dalam konteks politik hanya 
sah dilakukan jika tidak mengarah pada pemberontakan atau fitnah di tengah masyarakat. 

Ia merujuk pada praktik Sayyidunā ‘Alī bin Abī Ṭālib yang tetap mentoleransi keberadaan 
kelompok Khawārij selama mereka tidak mengangkat senjata dan tidak mengganggu 
ketertiban umum. Oposisi baru dianggap membahayakan ketika mereka melancarkan 
kekerasan dan mengancam stabilitas negara. Oleh karena itu, perdamaian yang menjadi 

syarat legitimasi oposisi menurut al-Qaraḍhāwī adalah sikap kritis yang disampaikan 
secara damai, dengan tetap menjaga kesatuan umat dan ketertiban masyarakat.38 

Di samping itu kedudukan partai oposisi ini juga penting mengingat adanya 
petunjuk dari firman Allah Swt tentang amar ma’ruf nahi munkar sebagaimana disebutkan 
dalam QS. Ali Imran ayat 110.39 

مْۡ
ُ
نت
ُ
َۡ ك ْ ي 

َ
ةۡ  خ

مَّ
ُ
ۡ أ

ْ
جَت رر

ْ
خ
ُ
ۡ أ اسر

َّ
ۡ لِلن

َ
مُرُون

ْ
أ
َ
مَعْرُوفِۡ ت

ْ
ۡ بِال

َ
هَوْن

ْ
ن
َ
ۡ وَت ررۡ عَنر

َ
مُنك

ْ
ۡ ال

َ
ون

ُ
مِن
ْ
ؤ
ُ
ِۡ وَت

َ
ۡ بِاللّ

 
وْۡ ۚ

َ
 وَل

لُۡ آمَنَۡ
ْ
ه
َ
ابِۡ أ

َ
كِت
ْ
ۡ ال

َ
ان
َ
ك
َ
ا ل ً ْ ي 

َ
هُمۡ خ

َ
ۡ ل

 
هُمُۡ ۚ

ْ
ن ۡ مِّ

َ
ون

ُ
مِن
ْ
مُؤ

ْ
مُۡ ال

ُ
ه ُ
َ
يَ
ْ
ك
َ
ۡ وَأ

َ
ون

ُ
اسِق

َ
ف
ْ
 ال

Artinya: “Kamu adalah umat yang terbaik yang dilahirkan untuk manusia, menyuruh kepada 
yang makruf, dan mencegah dari yang mungkar, dan beriman kepada Allah. Sekiranya Ahli Kitab 
beriman, tentulah itu lebih baik bagi mereka. Di antara mereka ada yang beriman, dan kebanyakan 
mereka adalah orang-orang fasik.” 

Menurut al-Qaradhawi, syarat utama bagi partai oposisi dalam negara Islam 
adalah: pertama, partai tersebut harus mengakui Islam sebagai akidah dan syariat serta 
tidak menentangnya; kedua, tidak melakukan aktivitas yang memusuhi Islam dan 
umatnya. Dengan demikian, partai oposisi yang memenuhi kriteria ini dapat berfungsi 
sebagai mekanisme kontrol terhadap pemerintah, mencegah kediktatoran, dan 
memastikan bahwa kekuasaan dijalankan sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. Dalam 
kerangka ini, oposisi bukan dianggap sebagai pemberontakan, melainkan sebagai bentuk 
kontribusi terhadap kebaikan bersama dan penjagaan atas amanah kepemimpinan.40 

Pendapat ini berlandaskan pada sejumlah dalil syar’i, salah satunya adalah firman 
Allah dalam QS Al-Mā’idah ayat 8 yang memerintahkan umat Islam untuk menjadi 
penegak keadilan: 

هَا يَا يُّ
َ
ذِينَۡ أ

َ
وا ال

ُ
وا آمَن

ُ
ون
ُ
امِي  َۡ ك وَّ

َ
قِسْطِۡ ق

ْ
اءَۡ بِال

َ
هَد

ُ
ِۡ ش

َ
 لِلّ

Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman! Jadilah kamu penegak keadilan karena Allah, 
sebagai saksi dengan adil.” (QS. Al-Mā’idah: 8).41 Ayat ini menunjukkan bahwa dalam Islam, 
menegakkan keadilan merupakan kewajiban kolektif, termasuk kepada penguasa. Dalam 
kerangka itu, keberadaan partai oposisi dapat menjadi wakil dari suara masyarakat yang 
berupaya menjaga jalannya kekuasaan sesuai prinsip syar’i, tanpa kekerasan atau 
kekacauan. 

 
38 Yūsuf al-Qaraḍāwī, Min Fiqh Al-Daulah Fī Al-Islām, Cet. ke-6 (Kairo: Dār al-Shurūq, 2001). 

Hlm. 111-115. 
39 al-Qaraḍāwī, Fiqh Al-Jihād: Dirāsah Muqāranah Li Aḥkāmih Wa Falsafatih Fī Ḍau’ Al-Qur’ān Wa 

Al-Sunnah, hlm. 140-141. 
40 Republika.co.id, “Aktif Di Partai Politik, Bolehkah?,” 2025,  

https://khazanah.republika.co.id/berita/pdi48p313/aktif-di-partai-politik-bolehkah. 
41 Al-Qur’an, QS. Al-Ma’idah: 8 (Al-Qur’an, n.d.). 



Mu’aradhah Dalam Sistem Demokrasi Multi Partai ….  

JICL – Volume 8, Number 3, December 2025  667 

al-Qaradhawi mencermati sejarah umat Islam klasik, khususnya pada masa Bani 
Umayyah dan Abbasiyah, di mana ketiadaan ruang oposisi yang sah menyebabkan 
lahirnya pemberontakan bersenjata yang menimbulkan kerusakan dan fitnah 
berkepanjangan. Dalam pandangannya, sistem multi partai yang membuka ruang bagi 
mu‘aradhah secara damai adalah solusi syar’i dan realistis yang mampu mencegah 
kembalinya otoritarianisme dan menyelamatkan umat dari konflik berdarah.42  

Dengan demikian, menurut Yusuf al-Qaradhawi, mu‘aradhah dalam bentuk 
partai oposisi merupakan mekanisme syar’i dan strategis dalam konteks negara modern. 
Ini bukan bentuk pembangkangan terhadap pemimpin, melainkan partisipasi aktif dalam 
menjaga amanah kekuasaan, menegakkan keadilan, dan melindungi umat dari kezaliman. 

Di sisi lain, al-Qaradhawi juga menyadari pentingnya menjaga stabilitas dan 
kesatuan umat. Oleh karena itu, beliau memberi batasan bahwa kritik yang dilakukan 
partai oposisi harus tetap konstruktif, tidak bermuatan fitnah, dan tidak memecah belah 
umat Islam. Kritik harus didasarkan pada niat yang tulus untuk memperbaiki, bukan 
untuk menjatuhkan dengan cara-cara yang bertentangan dengan akhlak Islam.43 Dengan 
demikian, partai oposisi dalam sistem demokrasi multi partai dapat diterima dalam Islam, 
selama partai tersebut berkomitmen pada nilai-nilai Islam, berperan dalam menjaga 
keadilan serta mencegah penyalahgunaan kekuasaan, dan tetap menjaga persatuan umat 
dalam koridor adab dan etika Islam. 

Al-Qaradhawi berlandaskan pada prinsip bahwa persatuan umat adalah salah satu 

tujuan utama syariat (maqāṣid al-syarī‘ah). Perpecahan yang disebabkan oleh fitnah 
politik, caci maki, atau oposisi yang tidak etis hanya akan melemahkan umat dan memberi 
ruang bagi kekuatan asing atau musuh Islam untuk mengambil keuntungan.  

Al-Qaradhawi belajar dari sejarah Islam, khususnya masa Fitnah Kubra (konflik 
antara Ali bin Abi Thalib dan Mu‘awiyah), yang berawal dari perselisihan politik dan 
berujung pada perpecahan besar di tubuh umat Islam. Menurutnya, banyak kerusakan 
yang terjadi karena tidak adanya etika dalam perbedaan pandangan politik.44 Oleh karena 
itu, ia sangat hati-hati dalam mendorong oposisi: boleh mengoreksi kekuasaan, tetapi 
tidak boleh sampai menghancurkan umat. Ia mengingatkan bahwa dalam Islam, tujuan 
tidak membenarkan segala cara. 

Al-Qaradawi merujuk pada kaidah fiqih: 

رْءُۡ
َ
اسِدِۡ د

َ
مۡ  المَف

َّ
د
َ
ۡ مُق

َ
بِۡ عَل

ْ
ۡ جَل  المَصَالِحر

Artinya: “Menghindari kerusakan lebih diutamakan daripada meraih kemaslahatan.”45 
Dalam konteks ini, jika kritik politik berpotensi memecah belah umat, 

menimbulkan fitnah, atau bahkan kekacauan, maka ia harus dilakukan dengan cara yang 
lebih lembut, dialogis, dan etis, meskipun maksudnya adalah untuk mencapai kebaikan. 
Al-Qaradhawi memandang bahwa oposisi yang Islami bukan hanya berperan sebagai 
pengkritik, tetapi juga sebagai penjaga amanah umat, yaitu dengan mengontrol kekuasaan 

 
42 Muhammad Imarah, Al-Islām Wa Al-Ḥurriyyah (Kairo: Dar al-Shuruq, 2000), hlm. 89-90. 
43 al-Qaraḍāwī, Min Fiqh Al-Daulah Fi Al-Islām, 1997, hlm. 147-150. 
44 al-Qaraḍāw, hlmī. 126-130. 
45 Al-Suyuthi, Al-Ashbah Wa Al-Nazair (Kairo: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1991), hlm. 87. 



Fikri Afdhal, et.al 

668            JICL – Volume 8, Number 3, December 2025 

agar tetap adil. Namun, fungsi ini tidak boleh dijalankan dengan cara yang 
menghancurkan institusi negara atau menciptakan kekacauan, sebab itu bertentangan 

dengan prinsip keamanan (amn), stabilitas (istiqrār), dan maslahat umum (maṣlaḥah 
‘āmmah).46 

 
3. Tindakan Partai Oposisi Dalam Melakukan Perlawanan Dalam Sistem 

Demokrasi Multi Partai Menurut Al-Qaraḍhāwī 

Menurut Yūsuf al-Qaraḍhāwī, perlawanan yang dilakukan oleh partai oposisi 
dalam sistem politik tidak hanya diperbolehkan dalam Islam, tetapi juga memiliki nilai 
ibadah apabila ditujukan untuk menegakkan kebenaran dan keadilan. Perlawanan politik 
dalam bentuk kritik terhadap pemerintah, pengawasan terhadap kebijakan publik, atau 
penolakan terhadap undang-undang yang dinilai tidak adil merupakan bagian dari 
implementasi amar makruf nahi mungkar dalam konteks kenegaraan.47 

Dalam kerangka demokrasi multi partai seperti Indonesia, partai oposisi memiliki 
ruang yang sah untuk menyampaikan ketidaksetujuan terhadap kebijakan penguasa. Al-

Qaraḍhāwī menekankan bahwa perlawanan tersebut harus dilakukan dengan cara yang 
damai, konstitusional, dan mengedepankan etika Islam. Ia menolak bentuk-bentuk 
perlawanan yang berujung pada kekerasan, kekacauan, atau pemberontakan tanpa dasar 
yang sah. Perlawanan yang dilakukan oleh partai oposisi menurut beliau harus bersifat 

islāḥī (reformatif), yakni bertujuan memperbaiki kondisi negara dan masyarakat, bukan 
menciptakan kerusakan atau instabilitas. 

Menurut Yusuf al-Qaradhawi, perlawanan yang dilakukan oleh partai oposisi 
dalam sistem politik Islam tidak sekadar diperbolehkan, melainkan memiliki nilai ibadah 
apabila diarahkan untuk menegakkan kebenaran dan keadilan. Perlawanan ini, yang 
berupa kritik terhadap kebijakan pemerintah, pengawasan terhadap penguasa, atau 
penolakan terhadap undang-undang yang tidak adil, merupakan implementasi dari prinsip 
amar ma’ruf nahi munkar dalam ranah kenegaraan. 48  Pandangan ini muncul sebagai 
respons terhadap kebutuhan aktual umat Islam dalam sistem demokrasi modern, seperti 
di Indonesia, di mana partai oposisi memiliki peran strategis dalam mengawasi jalannya 
pemerintahan. Al-Qaradhawi menegaskan bahwa perlawanan harus dilakukan secara 
damai, konstitusional, dan beretika sesuai dengan nilai-nilai Islam. Ia secara tegas menolak 
segala bentuk perlawanan yang menggunakan kekerasan, menimbulkan kekacauan, atau 
pemberontakan tanpa landasan yang sah secara syariat.49 

Nabi Muhammad SAW bersabda: 

 جائرۡ سلطان عندۡ حق كلمة الجهاد أفضل

 
46 Imarah, Al-Islām Wa Al-Ḥurriyyah, hlm. 94. 
47 Sudarto, “Fikih Bernegara Dalam Pemikiran Yusuf Al-Qaradawi,” Profetika: Jurnal Studi Islam 

22, no. 1 (2021): 18–39. 
48 al-Qaraḍāwī, Min Fiqh Al-Daulah Fi Al-Islām, 1997, hlm. 124-126. 
49 al-Qaraḍāwī, hlm. 127-129. 



Mu’aradhah Dalam Sistem Demokrasi Multi Partai ….  

JICL – Volume 8, Number 3, December 2025  669 

Artinya: “Jihad yang paling utama adalah berkata benar di hadapan penguasa yang zalim.” 
(HR. Abu Dawud).50 

Menjadi dasar normatif penting bagi aktivitas oposisi sebagai bentuk jihad politik 
yang sah dan mulia. Al-Qaradhawi juga menengarai dari sejarah Islam bahwa 
ketidakadaan mekanisme perlawanan yang sah dan beradab menyebabkan lahirnya 
pemberontakan bersenjata dan fitnah besar (seperti Fitnah Kubra pada masa 
kekhalifahan Ali bin Abi Thalib). Konflik yang terjadi akibat penindasan tanpa saluran 
mu‘aradhah yang konstruktif justru membawa kerusakan luas dan perpecahan umat.51 Dari 
sini, Al-Qaradhawi menyimpulkan bahwa sistem demokrasi multi partai yang 
menyediakan ruang bagi oposisi yang bertanggung jawab adalah solusi syar’i dan praktis. 
Sistem ini memungkinkan penyaluran aspirasi rakyat dan kontrol terhadap 
penyalahgunaan kekuasaan tanpa harus berujung pada kekerasan atau huru-hara. 

Al-Qaradhawi menekankan bahwa perlawanan harus bersifat islāḥī (reformatif), 
yaitu bertujuan memperbaiki keadaan negara dan masyarakat secara konstruktif. 
Perlawanan yang merusak, memecah belah umat, atau menimbulkan instabilitas justru 
bertentangan dengan prinsip Islam. Oleh sebab itu, setiap kritik dan perlawanan harus 
disertai dengan niat tulus untuk mengembalikan keadilan dan kemaslahatan umum sesuai 
dengan nilai syariah.52 

Peran oposisi sebagai pengingat dan pengontrol jalannya pemerintahan 
merupakan bagian dari tanggung jawab kolektif umat Islam dalam menjaga amanah 
kekuasaan. Dalam hal ini, perlawanan politik tidak dipandang sebagai tindakan 
permusuhan, tetapi sebagai wujud cinta terhadap bangsa dan komitmen terhadap nilai-

nilai kebenaran. Oleh karena itu, partai oposisi dalam pandangan al-Qaraḍhāwī memiliki 
tanggung jawab moral untuk tetap menjaga persatuan dan tidak menggunakan isu-isu 
sektarian atau kebencian untuk mencapai tujuan politiknya. Dengan demikian, 
perlawanan yang dilakukan oleh partai oposisi dalam sistem demokrasi multi partai 

menurut al-Qaraḍhāwī adalah bagian dari mekanisme demokratis yang bernilai syar’i, 
selama dilakukan dengan cara yang bertanggung jawab, yakni terukur, tidak 
membangkitkan kebencian, jauh dari fitnah, dan tidak menghasut kekerasan. 
proporsional, dibangun atas argumen logis dan bukti konkrit, bukan sekadar menyerang 
tokoh atau berdasarkan konflik sektarian. dan sesuai dengan tuntunan syariat, yaitu tidak 
melakukan boikot agama, ujaran kebencian, atau langkah-langkah yang berpotensi 
memecah persatuan umat.53 

 
 
 

 
50 HR. Abu Dawud, No. 4344; Lihat Juga Al-Albani Dalam Silsilah Al-Aḥādīth Al-Ṣaḥīḥah, No. 491 

(Hadis, n.d.). 
51 Imarah, Al-Islām Wa Al-Ḥurriyyah, hlm. 90-92. 
52 Al-Suyuthi, Al-Ashbah Wa Al-Nazair, hlm. 87. 
53 H Rahman, “Toward a Wise Political Fiqh: The Perception of State in the Political Thought of 

Yusuf Al-Qaradawi,” Akademi Sosyal Bilimler Dergisi 7, no. 21 (2020): 6–22. 



Fikri Afdhal, et.al 

670            JICL – Volume 8, Number 3, December 2025 

4. Sistem Demokrasi Pancasila dan Peran Oposisi di Indonesia dalam 
Perspektif Pemikiran Yusuf al-Qaradhawi 

Indonesia secara formal menganut sistem demokrasi Pancasila, bukan sistem 
parlementer seperti di Inggris yang secara jelas mengakui struktur oposisi resmi dalam 
pemerintahannya. Dalam demokrasi Pancasila, konsep oposisi tidak diatur secara eksplisit 
dalam konstitusi maupun undang-undang, namun secara praktik, peran dan fungsi 
oposisi tetap dijalankan, terutama dalam konteks lembaga legislatif seperti Dewan 
Perwakilan Rakyat (DPR). Sistem ini memungkinkan partai-partai yang tidak bergabung 
dalam koalisi pemerintahan untuk menjalankan fungsi pengawasan dan kontrol terhadap 
kebijakan pemerintah.54 

Walaupun tidak ada regulasi khusus yang menyebut istilah "partai oposisi", 
Undang-Undang No. 17 Tahun 2014 tentang MPR, DPR, DPD, dan DPRD (UU MD3) 
mengatur secara tegas fungsi pengawasan legislatif, termasuk hak interpelasi, hak angket, 
dan hak menyatakan pendapat bagi anggota DPR terhadap jalannya pemerintahan. 55 
Dalam praktik, partai politik seperti Partai Keadilan Sejahtera (PKS) atau Partai 
Demokrasi Indonesia Perjuangan (PDI-P) pernah menjalankan fungsi sebagai oposisi 
ketika tidak menjadi bagian dari koalisi pemerintahan. Ini menunjukkan bahwa walaupun 
tidak dibakukan dalam sistem, peran oposisi secara substantif tetap hidup dalam 
demokrasi Indonesia. 

Keberadaan partai yang tidak bergabung dalam pemerintahan ini menjadi bagian 
penting dari mekanisme checks and balances. Mereka dapat mengawasi kinerja pemerintah, 
mengkritisi kebijakan yang menyimpang dari aspirasi publik, serta mendorong 
akuntabilitas politik. Fungsi ini sejalan dengan prinsip-prinsip demokrasi yang 
menjunjung partisipasi, transparansi, dan keterbukaan dalam pengambilan keputusan 
publik.56 

Dalam konteks ini, pemikiran Yusuf al-Qaradhawi memberikan dasar moral dan 
religius yang memperkuat legitimasi keberadaan oposisi di negara demokratis. 
Menurutnya, sistem politik Islam bersifat dinamis dan terbuka terhadap berbagai 
mekanisme politik modern selama tetap menjaga nilai-nilai syariat. Salah satu bentuk 
aktualisasinya adalah kehadiran oposisi yang menjalankan fungsi kontrol sebagai 
implementasi amar ma’ruf nahi munkar dalam kehidupan bernegara.57 

Al-Qaradhawi menekankan bahwa partai oposisi dalam sistem multi partai tidak 
hanya sah secara syar‘i, tetapi juga penting untuk mencegah tirani dan menjaga keadilan. 
Ia menyatakan bahwa selama oposisi dilakukan secara damai, tidak bertujuan untuk 
menggulingkan pemerintahan yang sah, dan bertujuan untuk menasihati serta 
mengingatkan pemimpin, maka tindakan tersebut tidak hanya diperbolehkan tetapi juga 

 
54 Budiardjo, Dasar-Dasar Ilmu Politik, 2008, hlm. 181. 
55 presiden republik indonesia, “Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 21 Tahun 2023 

Tentang Perubahan Atas Undang-Undang Nomor 3 Tahun 2022 Tentang Ibu Kota Negara” (2023), hlm. 
79-84. 

56 Mohammad Hatta, Demokrasi Kita (Jakarta: Pustaka Antara, 1992), hlm. 15-17. 
57 al-Qaraḍāwī, Min Fiqh Al-Daulah Fi Al-Islām, 1997, hlm. 124. 



Mu’aradhah Dalam Sistem Demokrasi Multi Partai ….  

JICL – Volume 8, Number 3, December 2025  671 

dianjurkan.58 Sebagaimana pendapatnya, dalam sejarah Islam, Ali bin Abi Talib tidak 
melarang Khawarij selama mereka tidak mengangkat senjata, sebagai bentuk toleransi 
terhadap perbedaan sikap politik yang tidak anarkis.59 

Relevansi pemikiran ini sangat jelas dalam konteks Indonesia. Meskipun tidak ada 
sistem oposisi resmi sebagaimana di negara-negara parlementer, peran oposisi tetap 
dijalankan oleh partai-partai tertentu. Dalam hal ini, pemikiran al-Qaradhawi memberikan 
kerangka normatif yang dapat memperkuat fungsi oposisi dalam demokrasi Pancasila: 
sebagai pengontrol kekuasaan, penyalur kritik konstruktif, serta penjaga moralitas dan 
keadilan dalam sistem politik.60 

Dengan demikian, meskipun sistem demokrasi Indonesia tidak secara struktural 
membakukan posisi partai oposisi, praktik dan fungsinya sangat penting dan relevan. 
Dalam perspektif fiqh siyasah sebagaimana dirumuskan al-Qaradhawi, peran oposisi 
bukan hanya boleh, tetapi juga merupakan bagian dari tanggung jawab kolektif umat 
dalam menjaga keberlangsungan negara yang adil dan amanah. 

 
PENUTUP 

Dalam pandangan Yūsuf al-Qaraḍhāwī, konsep mu‘āraḍhah atau oposisi dalam 
sistem politik bukan hanya dibenarkan, tetapi juga memperoleh legitimasi normatif dari 
ajaran Islam. Ia mendasarkan gagasan ini pada sejumlah dalil syar‘i, seperti firman Allah 
dalam QS Āli ‘Imrān ayat 104 yang memerintahkan agar ada sekelompok umat yang 
menyeru kepada kebaikan dan mencegah kemungkaran, serta hadis-hadis Nabi yang 
menegaskan pentingnya memberi nasihat kepada penguasa. Di samping itu, al-

Qaraḍhāwī menggunakan prinsip hisbah sebagai dasar teologis bahwa umat memiliki 
tanggung jawab untuk mengawasi dan mengoreksi jalannya kekuasaan demi menjaga 

keadilan. Ia juga menekankan bahwa peran oposisi sejalan dengan maqāṣid al-syarī‘ah, 
yakni menjaga agama, akal, jiwa, harta, dan kehormatan manusia. Oleh karena itu, sistem 
multi partai yang memungkinkan keberadaan oposisi politik tidak dianggap bertentangan 
dengan nilai-nilai Islam, melainkan dipandang sebagai sarana untuk mewujudkan kontrol 
sosial dan politik yang sehat, selama tetap berada dalam batas etika Islam dan tidak 
menimbulkan fitnah atau kekacauan. Dengan demikian, keberadaan oposisi bukanlah 
bentuk pembangkangan terhadap pemimpin, melainkan cerminan dari kepedulian 
terhadap amanah kekuasaan dan loyalitas terhadap prinsip-prinsip keadilan dan tanggung 
jawab dalam Islam. 

Konsep mu‘āraḍah sebagaimana dirumuskan oleh Yūsuf al-Qaraḍhāwī tidak 
sekadar berpijak pada teks-teks normatif syariat, melainkan juga menunjukkan 
relevansinya dalam menjawab tantangan politik kontemporer. Dalam era demokrasi 
modern yang ditandai oleh keberagaman pandangan politik, keterbukaan informasi, serta 
meningkatnya tuntutan terhadap akuntabilitas kekuasaan, gagasan oposisi ala al-

 
58 al-Qaraḍāwī, hlm. 125-127. 
59 al-Qaraḍāwī, hlm. 128. 
60 Ahmad Syafii Maarif, Islam Dan Masalah Kenegaraan: Studi Tentang Percaturan Dalam Konstituante 

(Jakarta: LP3ES, 1996), hlm. 135. 



Fikri Afdhal, et.al 

672            JICL – Volume 8, Number 3, December 2025 

Qaraḍhāwī menjadi instrumen penting untuk menjaga stabilitas dan keadilan. Oposisi 
bukan dimaknai sebagai sikap memberontak, melainkan sebagai bentuk partisipasi politik 
yang sah dan konstruktif dalam rangka amar ma‘rūf nahi munkar, serta menjaga al-‘adālah 
(keadilan) dan al-maslahah al-‘āmmah (kemaslahatan umum). Dengan mendasarkan peran 

oposisi pada maqāṣid al-syarī‘ah serta etika politik Islam, al-Qaraḍhāwī menunjukkan 
bahwa sistem multi partai dalam demokrasi dapat diadopsi umat Islam selama tetap 
berada dalam koridor nilai-nilai syariat. Ini menunjukkan bahwa pemikirannya tidak 
hanya normatif, tetapi juga aplikatif dan adaptif terhadap dinamika politik modern, 
khususnya dalam konteks negara-negara Muslim yang menerapkan sistem demokrasi. 

Sebagai saran, penting bagi masyarakat Muslim, khususnya di negara-negara 
dengan sistem demokrasi, untuk memahami konsep oposisi dalam bingkai Islam 

sebagaimana dikembangkan oleh al-Qaraḍhāwī. Edukasi politik yang berlandaskan nilai-
nilai Islam perlu ditingkatkan agar peran partai oposisi dapat dijalankan dengan cara yang 
bijak, adil, dan tidak destruktif. Penelitian selanjutnya disarankan untuk menggali lebih 

dalam penerapan konsep mu‘āraḍhah ini dalam konteks negara-negara mayoritas Muslim 
secara komparatif, serta mengkaji bagaimana nilai-nilai tersebut dapat diintegrasikan ke 
dalam sistem hukum dan pendidikan politik kontemporer yang inklusif dan etis. 
 
DAFTAR PUSTAKA 
Abu-Rabi’, Ibrahim M. Contemporary Arab Thought: Studies in Post-1967 Arab Intellectual 

History. London: Pluto Press, 2004. 
Affandi, Taufiq. “Demokrasi Dan Syura Dalam Perspektif Hukum Islam: Analisis 

Pemikiran Yusuf Al-Qaradawi.” Journal of Indonesian Comparative of Syari’ah Law 
(JICL) 6, no. 1 (2023): 52–54. 

al-‘Arabiyyah, Majma‘ al-Lughah. Al-Mu‘jam Al-Wasīṭ. Kairo: Dār al-Da‘wah, 2004. 

al-Qaraḍāwī, Yūsuf. Al-Khashā’iṣ Al-‘Āmmah Li Al-Islām. Beirut: Mu’assasat al-Risālah, 
1993. 

———. Fī Fiqh Al-Zakāh. Beirut: Mu’assasat al-Risālah, 2001. 

———. Fiqh Al-Jihād: Dirāsah Muqāranah Li Aḥkāmih Wa Falsafatih Fī Ḍau’ Al-Qur’ān Wa 
Al-Sunnah. Terj. Irfan Maulana Hakim Dkk. Bandung: Mizan Pustaka, 2015. 

———. Min Fiqh Al-Daulah Fi Al-Islām. Kairo: Maktabah Wahbah, 1997. 
———. Min Fiqh Al-Daulah Fi Al-Islām. Beirut: Mu’assasah al-Risalah, 1997. 
———. Min Fiqh Al-Daulah Fi Al-Islām. Terj. Katur Suhardi. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 

2018. 
———. Min Fiqh Al-Daulah Fī Al-Islām. Cet. ke-6. Kairo: Dār al-Shurūq, 2001. 
Al-Qur’an, QS. Al-Ma’idah: 8. Al-Qur’an, n.d. 
Al-Qur’an, QS. Ali Imran: 104. Al-Qur’an, n.d. 

al-Raysūnī, Aḥmad. Nazhariyat Al-Maqāṣid ‘inda Al-Imām Al-Syāṭibī. Beirut: Dār al-
Nafā’is, 2001. 

Al-Suyuthi. Al-Ashbah Wa Al-Nazair. Kairo: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1991. 
an-Nabhani, Taqiyuddin. Nizham Al-Hukm Fi Al-Islam. Beirut: Dār al-Ummah, 1994. 
Arina Ayu, R. “Oposisi Dalam Demokrasi Modern: Analisis Fiqh Siyasah Terhadap 



Mu’aradhah Dalam Sistem Demokrasi Multi Partai ….  

JICL – Volume 8, Number 3, December 2025  673 

Pemikiran Yusuf Al-Qaradhawi.” Ijtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam Dan 
Kemanusiaan 21, no. 2 (2021): 231–33. 

Azmi, Mohammad Fazrulzaman. “Koalisi Partai Islam Dan Wacana Pembelahan Sosial.” 
Jurnal Keadilan Pemilu 4, no. 2 (2023). 

Bahasa, Badan Pengembangan dan Pembinaan. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: 
Kemdikbud, 2016. 

Budiardjo, Miriam. Dasar-Dasar Ilmu Politik. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2008. 
———. Dasar-Dasar Ilmu Politik. Jakarta: Gramedia, 2008. 
———. Dasar-Dasar Ilmu Politik. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2012. 
Dahl, Robert A. Democracy and Its Critics. New Haven: Yale University Press, 1989. 
Dhianta, M I Made Pasek. Metodologi Penelitian Hukum Normatif Dalam Justifikasi Teori 

Hukum, 2016. 
Hassan, Muhammad Kamal. Contemporary Islamic Movements in the Arab World. Petaling 

Jaya: Ilmiah Publishers, 2002. 
Hatta, Mohammad. Demokrasi Kita. Jakarta: Pustaka Antara, 1992. 
Hendrayana, Yayan. “Legitimasi Partai Oposisi Dalam Perspektif Politik Islam (Analisis 

Pemikiran Yusuf Al-Qaradhawi).” JICL: Journal of Islamic Constitutional Law 2, no. 
1 (2023): 49–51. 

HR. Abu Dawud, No. 4344; Lihat Juga Al-Albani Dalam Silsilah Al-Aḥādīth Al-Ṣaḥīḥah, No. 
491. Hadis, n.d. 

Husain. “Metode Ijtihad Kontemporer Menurut Yusuf Al-Qaradawi.” Sulesana: Jurnal 
Wawasan Keislaman 13, no. 2 (2019): 173–75. 

Imarah, Muhammad. Al-Islām Wa Al-Ḥurriyyah. Kairo: Dar al-Shuruq, 2000. 
Indah, Fasrah, and Dika Darmina. “Strategi Partai Islam Dalam Memenangkan Pemilu.” 

Moderate El Siyasi 2, no. 1 (2024). 
Lijphart, Arend. Patterns of Democracy: Government Forms and Performance in Thirty-Six 

Countries. New Haven: Yale University Press, 1999. 
Maarif, Ahmad Syafii. Islam Dan Masalah Kenegaraan: Studi Tentang Percaturan Dalam 

Konstituante. Jakarta: LP3ES, 1996. 
McLean, Iain, and Alistair McMillan. Oxford Concise Dictionary of Politics. Oxford: Oxford 

University Press, 2009. 
presiden republik indonesia. Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 21 Tahun 

2023 Tentang Perubahan Atas Undang-Undang Nomor 3 Tahun 2022 Tentang 
Ibu Kota Negara (2023). 

Rahmadani, Nur Fitri, and et al. “Peran Partai Politik Di Indonesia Dalam 
Pengembangan Penerapan Hukum Islam.” Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial 
6, no. 2 (2024). 

Rahman, H. “Toward a Wise Political Fiqh: The Perception of State in the Political 
Thought of Yusuf Al-Qaradawi.” Akademi Sosyal Bilimler Dergisi 7, no. 21 (2020): 
6–22. 

Republika.co.id. “Aktif Di Partai Politik, Bolehkah?,” 2025. 
https://khazanah.republika.co.id/berita/pdi48p313/aktif-di-partai-politik-
bolehkah. 



Fikri Afdhal, et.al 

674            JICL – Volume 8, Number 3, December 2025 

Schumpeter, Joseph A. Capitalism, Socialism and Democracy. New York: Harper, 1942. 
Sudarto. “Fikih Bernegara Dalam Pemikiran Yusuf Al-Qaradawi.” Profetika: Jurnal Studi 

Islam 22, no. 1 (2021): 18–39. 
Wehr, Hans. A Dictionary of Modern Written Arabic. Edited by J Milton Cowan. Urbana: 

Spoken Language Services, 1976. 
Zulfikar, M. “Zakat Dalam Perspektif Yusuf Al-Qaradawi: Antara Pengelolaan Individual 

Dan Kelembagaan Negara.” Ijtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam Dan Kemanusiaan 
21, no. 1 (2023): 88–89. 

 


