
 

 

 
 

 

Available at https://ejournal.unida.gontor.ac.id/index.php/ijtihad/index 
Vol. 19.2 (December 2025) 

Pages: 317-338 

Pemenuhan Hak-Hak Non-Muslim  
Dalam Perspektif Fikih Siyasah 

 (Analisa Qanun Aceh Nomor. 8 tahun 2015 Tentang Pembinaan Dan 
Perlindungan Aqidah) 

 

1 Muhammad Rizki* 
UIN Ar-Raniry Banda Aceh 
210105106@student.ar-raniry.ac.id 

2 Bustamam Usman 
UIN Ar-Raniry Banda Aceh 
Walidyazzuhra78@gmail.com  
 

3 Safira Mustaqilla 
UIN Ar-Raniry Banda Aceh 
safira.mustaqilla@ar-raniry.ac.id  
  

  

 

DOI: 10.21111/ijtihad.v19i2.15114 

Received: 27-09-2025 Revised: 20-12-2025 Approved: 22-12-2025 

 
Abstract 

This article aims to analyze the fulfillment of non-Muslim rights in the implementation of Islamic Syariah Qanun in Aceh, 
particularly regarding dress regulations and restrictions during the month of Ramadan. This study is significant as it highlights 
the tension between positive legal norms that guarantee freedom of religion and social practices that tend to pressure non-
Muslims to conform to the majority’s rules. The research employs a qualitative approach with a normative juridical method, 
focusing on the analysis of legislation, court decisions, and academic literature at both national and international levels. The 
findings indicate that, normatively, non-Muslims are not bound by the obligation to comply with syariah-based qanun. 
However, in practice, they are still affected by social pressures and legal interpretations prevailing within society. This reveals 
a gap between constitutional guarantees and social realities on the ground. From the perspective of fiqh siyasah, the principles 

of al-ʿadālah (justice), lā ikrāha fī al-dīn (no compulsion in religion), and al-taʿāyush al-silmī (peaceful coexistence) should 
serve as the foundation for implementing Islamic law, so that law can function as an instrument of substantive justice. In 
conclusion, the protection of non-Muslim rights in Aceh would be better ensured if the implementation of the qanun were 

carried out in a persuasive and dialogical manner, in line with the objectives of maqāṣid al-sharīʿah. 
Keywords: Aceh Qanun, Non-Muslims, Human Rights, Fiqh Siyasah 

 
Abstrak  

ABSTRAK 

Tulisan ini bertujuan untuk menganalisis pemenuhan hak-hak non-Muslim dalam penerapan Qanun Syariat 

Islam di Aceh, khususnya terkait aturan berpakaian dan aktivitas pada bulan Ramadhan. Kajian ini penting 

karena menunjukkan adanya ketegangan antara norma hukum positif yang menjamin kebebasan beragama 

dengan praktik sosial yang cenderung menekan non-Muslim agar menyesuaikan diri dengan aturan 

mayoritas. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode yuridis-normatif yang 

menitikberatkan pada analisis peraturan perundang-undangan, putusan pengadilan, serta literatur akademik 

baik nasional maupun internasional. Hasil kajian menunjukkan bahwa secara normatif, non-Muslim tidak 

terikat dengan kewajiban menjalankan qanun syariat, namun dalam praktiknya mereka tetap terdampak 

oleh tekanan sosial dan penafsiran hukum yang berkembang di masyarakat. Temuan ini mengungkap 

 
*corresponding author 

https://ejournal.unida.gontor.ac.id/index.php/ijtihad/index
mailto:Walidyazzuhra78@gmail.com
mailto:safira.mustaqilla@ar-raniry.ac.id


Muhammad Rizki et.al  

 

318 |  IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025   

 

adanya kesenjangan antara jaminan konstitusional dengan realitas sosial di lapangan. Dari perspektif fiqh 

siyasah, prinsip al-ʿadālah (keadilan), lā ikrāha fī al-dīn (tidak ada paksaan dalam agama), dan al-taʿāyush al-

silmī (koeksistensi damai) seharusnya menjadi landasan dalam penerapan syariat Islam, sehingga hukum 

dapat berfungsi sebagai instrumen keadilan substantif. Kesimpulannya, pemenuhan hak non-Muslim di 

Aceh akan lebih terjamin apabila implementasi qanun dilakukan secara persuasif, dialogis, dan sesuai 

dengan maqāṣid al-syarīʿah..  

Kata Kunci: Qanun Aceh, Non-Muslim, Hak Asasi, Fiqh Siyasah 

 

PENDAHULUAN 

Penerapan syariat Islam di Aceh merupakan fenomena hukum yang unik dalam 
konteks Negara Kesatuan Republik Indonesia. Aceh memperoleh kewenangan khusus 
melalui Pasal 18B UUD 1945 dan Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 tentang 
Pemerintahan Aceh untuk membentuk qanun yang bercirikan syariah. Salah satu produk 
hukumnya adalah Qanun Aceh Nomor 8 Tahun 2015 tentang Pembinaan dan 
Perlindungan Aqidah, yang bertujuan menjaga kemurnian aqidah umat Islam dari 
penyimpangan dan penetrasi ajaran agama lain.1 Qanun ini, misalnya, dalam Pasal 3 
menegaskan ruang lingkup pembinaan meliputi pencegahan penyebaran aliran yang 
menyimpang, sementara Pasal 6 melarang siapa pun melakukan kegiatan yang dapat 
memengaruhi atau merusak akidah umat Islam. Ketentuan normatif semacam ini 
menimbulkan problematika ketika diterapkan di tengah masyarakat Aceh yang plural 
secara agama, sebab dampaknya berpotensi menjangkau warga non-Muslim yang secara 
konstitusi tidak termasuk subjek hukum qanun tersebut.2 

Di tengah realitas masyarakat yang plural, keberadaan qanun ini menimbulkan 
pertanyaan akademik terkait pemenuhan hak-hak warga non-Muslim. Hal ini penting 
mengingat UUD 1945 Pasal 28E ayat (1) menegaskan kebebasan setiap warga negara 
untuk memilih agama dan beribadat sesuai keyakinannya.3 Penerapan qanun berbasis 
syariat, misalnya terkait pengaturan ibadah, ketentuan berpakaian, atau pembatasan 
tertentu di ruang publik, dapat berdampak pada warga non-Muslim. Kondisi ini 
menimbulkan potensi konflik antara hukum lokal dan prinsip non-diskriminatif yang 
dijamin hukum nasional maupun instrumen hak asasi manusia internasional.4 maupun 
instrumen hak asasi manusia internasional seperti International Covenant on Civil and Political 
Rights (ICCPR) yang telah diratifikasi Indonesia melalui UU No. 12 Tahun 2005.5 

Dari sisi teoretis, penelitian ini menggunakan kerangka fiqh siyāsah yang 

menekankan prinsip maqāṣid al-syarī‘ah (perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan 

harta), dengan penekanan pada asas al-ʿadālah (keadilan), lā ikrāha fī al-dīn (tidak ada 

 
1 “Qanun Aceh Nomor 8 Tahun 2015 Tentang Pembinaan Dan Perlindungan Aqidah” (2015). 
2 Nadirsyah Hosen, “Human Rights and the Implementation of Shari‘a in Aceh,” Journal of Law 

and Religion 26, no. 1 (2011): 143–176. 
3 “Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia 1945, Pasal 28E Ayat (1)” (1945). 
4 Ahmad Zainuri, “Sharia and Constitutional Pluralism in Aceh: Between Identity and 

Citizenship,” Journal of Indonesian Comparative of Syari’ah Law (JICL): 6, no. 2 (2023): 77–95. 
5 Dina Afrianty, “Local Politics and Legal Pluralism in Indonesia: The Case of Aceh,” Asian Journal 

of Comparative Law 14, no. 2 (2019): 315–318. 



Pemenuhan Hak-Hak Non-Muslim Dalam Perspektif Fikih Siyasah... 

IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025  | 319  
 

paksaan dalam agama), dan al-taʿāyush al-silmī (koeksistensi damai).6 Prinsip ini dipadukan 
dengan teori pluralisme hukum, yang melihat interaksi antara hukum negara, hukum 
agama, dan hukum sosial sebagai arena potensial benturan maupun kompromi.7 
Penelitian ini berbeda dengan kajian sebelumnya karena menawarkan kerangka evaluasi 

normatif baru yang menghubungkan maqāṣid al-syarīʿah dengan standar hak asasi manusia 
internasional dalam menilai praktik qanun di Aceh. 

Berdasarkan persoalan tersebut, penelitian ini berangkat dari hipotesis bahwa 
Qanun Aceh Nomor 8 Tahun 2015 secara normatif memang ditujukan untuk melindungi 
akidah umat Islam, tetapi dalam praktiknya menimbulkan ambiguitas hukum dan 
membuka ruang pembatasan terhadap hak-hak konstitusional warga non-Muslim. Untuk 
menguji hipotesis ini, penelitian menggunakan metode yuridis-normatif dengan analisis 
dokumen hukum dan literatur akademik yang relevan. Pertanyaan penelitian yang 
diajukan adalah: 

1. Bagaimana Qanun Aceh No. 8 Tahun 2015, khususnya pasal-pasal yang mengatur 
ruang lingkup pembinaan (Pasal 3) dan larangan (Pasal 6), dipraktikkan di tengah 
masyarakat plural? 

2. Apa bentuk konkret “ambiguitas hukum” yang timbul—apakah berupa tumpang 
tindih norma, ketidakpastian penerapan, atau tekanan sosial terhadap non-
Muslim? 

3. Bagaimana pembatasan hak konstitusional warga non-Muslim dapat diamati, 
misalnya dalam hal kebebasan beribadah, aktivitas publik, atau interaksi dengan 
aparat? 

4. Sejauh mana kerangka fiqh siyāsah (al-ʿadālah, lā ikrāha fī al-dīn, al-taʿāyush al-
silmī) dan teori pluralisme hukum dapat digunakan sebagai tolok ukur untuk 
menilai konsistensi qanun dengan prinsip konstitusional dan HAM internasional? 
Hasil penelitian diharapkan memberikan kontribusi akademik bagi diskursus 

hukum tata negara dan hukum Islam kontemporer, khususnya mengenai relasi antara 
hukum lokal bercorak agama dengan prinsip pluralisme hukum. Secara praktis, penelitian 
ini dapat menjadi dasar rekomendasi kebijakan agar pelaksanaan qanun di Aceh tetap 
sejalan dengan prinsip keadilan, toleransi, dan perlindungan minoritas dalam bingkai 
Negara Kesatuan Republik Indonesia. 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan kombinasi metode 
yuridis-normatif dan yuridis-empiris. Pendekatan ini dipilih karena permasalahan yang 
dikaji tidak hanya menyangkut norma hukum tertulis dalam Qanun Aceh Nomor 8 
Tahun 2015 tentang Pembinaan dan Perlindungan Aqidah, tetapi juga berkaitan dengan 
praktik penerapannya dalam kehidupan sehari-hari warga non-Muslim di Aceh. Dari sisi 

 
6 Zainuri, “Sharia and Constitutional Pluralism in Aceh: Between Identity and Citizenship.” Hlm. 

77-95. 
7 Mohd Hisham Mohd Kamal, “The Application of Islamic Law in Malaysia: A Comparative 

Perspective,” Arab Law Quarterly 34, no. 1 (2020): 1–28. 



Muhammad Rizki et.al  

 

320 |  IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025   

 

empiris, penelitian ini dirancang melalui wawancara mendalam (in-depth interview) dengan 
informan kunci yang dipilih menggunakan teknik purposive sampling, kemudian diperluas 
dengan snowball sampling untuk menjangkau responden yang relevan. Informan meliputi 
pejabat Dinas Syariat Islam, aparat Satpol PP/WH, tokoh agama, tokoh masyarakat, serta 
perwakilan komunitas non-Muslim yang terdampak langsung. Jumlah wawancara 
direncanakan sebanyak 15–20 orang hingga mencapai titik kejenuhan data (data saturation). 
Analisis data dilakukan dengan metode coding tematik yang menyoroti kategori seperti 
“ambiguitas hukum,” “pembatasan hak,” dan “tekanan sosial,” serta diverifikasi dengan 
triangulasi dokumen, termasuk qanun, putusan pengadilan, laporan Ombudsman, dan 
literatur akademik. Mengingat sensitifnya isu keagamaan dan potensi risiko sosial, 
penelitian ini menjunjung prosedur etika melalui izin resmi lembaga terkait, penggunaan 
informed consent, dan perlindungan identitas informan dengan sistem anonimisasi.8 

Sementara itu, analisis normatif dilakukan dengan menilai konsistensi Qanun No. 
8 Tahun 2015 terhadap prinsip konstitusional, hukum nasional, dan instrumen hak asasi 
manusia internasional. Langkah analisis meliputi interpretasi tekstual terhadap pasal-pasal 
utama seperti Pasal 3 tentang ruang lingkup pembinaan dan Pasal 6 tentang larangan, 
perbandingan yuridis dengan praktik hukum Islam di negara lain seperti Malaysia dan 
Brunei Darussalam, serta uji kesesuaian konstitusional dengan merujuk pada UUD 1945, 
putusan Mahkamah Agung terkait uji materiil qanun, dan prinsip Mahkamah Konstitusi 
mengenai kebebasan beragama. Di samping itu, penelitian ini juga mengadopsi 
pendekatan hak asasi internasional, khususnya International Covenant on Civil and Political 
Rights (ICCPR) yang telah diratifikasi melalui Undang-Undang Nomor 12 Tahun 2005, 
sebagai tolok ukur kepatuhan Aceh terhadap standar universal.9 Dengan kombinasi 
tersebut, penelitian ini diharapkan dapat mengungkap kesenjangan antara norma dan 
praktik, sekaligus menilai legitimasi penerapan qanun melalui perspektif hukum tata 
negara, fiqh siyāsah, dan standar hak asasi manusia internasional.10 

 
PEMBAHASAN 
1. Ketentuan Berpakaian Bagi Non-Muslim Dalam Perspektif Qanun Aceh 

Implementasi aturan berpakaian di Aceh menjadi salah satu indikator paling nyata 
dari penerapan syariat Islam di ruang publik. Qanun Aceh, terutama Nomor 11 Tahun 
2002  tentang Aqidah, Ibadah, dan Syiar Islam secara eksplisit menyatakan dalam Pasal 
13 ayat (1) bahwa setiap orang Islam wajib berpakaian Islami, yang didefinisikan sebagai 
“menutup aurat dan tidak menyerupai lawan jenis.11 Ketentuan serupa ditegaskan dalam 
Qanun Nomor 8 Tahun 2015 tentang Pembinaan dan Perlindungan Aqidah, yang dalam 

 
8 Syamsul Rijal, “Islamic Law and Religious Minorities in Aceh: Managing Diversity in a Sharia-

Inspired Region,” Al-Jami‘ah: Journal of Islamic Studies 58, no. 1 (2020): 29–60. 
9 Melissa Crouch, “Constitutionalism, Islam and the Practice of Religious Freedom in Indonesia,” 

Oxford Journal of Law and Religion 2, no. 3 (2013): 410–435. 
10 Muhammad Munir, “Freedom of Religion and Belief in Indonesia: Constitutional Guarantees 

and Contemporary Challenges,” Indonesian Journal of International & Comparative Law 5, no. 2 (2022): 143–
168. 

11 “Qanun Aceh Nomor 11 Tahun 2002 Tentang Aqidah, Ibadah, Dan Syiar Islam” (n.d.). 



Pemenuhan Hak-Hak Non-Muslim Dalam Perspektif Fikih Siyasah... 

IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025  | 321  
 

Pasal 3 huruf a menetapkan ruang lingkup pembinaan meliputi peningkatan ketakwaan 
melalui pengamalan ajaran Islam secara kaffah, termasuk dalam aspek berpakaian.12 
Secara normatif, klausul ini hanya mengikat Muslim. Namun, dalam praktik sosial, 
standar berpakaian Islami menjelma sebagai norma kolektif yang juga memberi tekanan 
terhadap warga non-Muslim untuk menyesuaikan diri di ruang publik. 

Fenomena ini memunculkan problem interpretasi. Secara leksikal, istilah “setiap 
orang Islam” dalam Qanun 11/2002 membatasi kewajiban hanya kepada Muslim. 
Namun, praktik administratif Satpol PP/WH sering menafsirkan norma tersebut lebih 
luas dengan melakukan penertiban terhadap non-Muslim yang dianggap tidak berpakaian 
sopan di tempat umum.13 Kasus-kasus penertiban lapangan yang diberitakan 
Ombudsman Aceh, meski jarang dibawa ke ranah pidana, memperlihatkan adanya 
discretionary enforcement di mana aparat menggunakan pendekatan persuasif terhadap non-
Muslim.14 Hal ini menunjukkan terjadinya pergeseran makna norma: dari kewajiban 
formal bagi Muslim, menjadi standar sosial yang berlaku secara universal di ruang publik 
Aceh. 

Dalam konteks hukum nasional, ketentuan berpakaian bagi non-Muslim di Aceh 
menimbulkan ketegangan antara prinsip kebebasan berekspresi dan beragama yang 
dijamin oleh UUD 1945 dengan kewenangan otonomi khusus Aceh dalam melaksanakan 
syariat Islam. Dari perspektif fiqh siyasah, isu ini berkaitan dengan prinsip al-‘adālah 

(keadilan) dan al-taʿāyush al-silmī (koeksistensi damai), yang menuntut agar penerapan 
hukum Islam di masyarakat plural tidak menimbulkan diskriminasi terhadap kelompok 
minoritas.15 

Selain itu, dalam literatur akademik, Aceh dipandang sebagai “laboratorium 
konstitusional” di mana pluralitas hukum diintegrasikan antara qanun syariat dan hukum 
nasional. Studi Journal of Indonesian Comparative of Syariah Law (JICL)  menekankan 
bahwa ketentuan berpakaian di Aceh mencerminkan interaksi antara hukum formal dan 
norma sosial, di mana ekspektasi sosial dapat memengaruhi perilaku individu tanpa harus 
melalui instrumen hukum formal. Dengan kata lain, aturan berpakaian bukan hanya 
instrumen religius, tetapi juga mekanisme sosial yang membentuk standar moral kolektif 
dalam masyarakat Aceh, yang berdampak terhadap semua warga, termasuk non-Muslim.16 

Secara akademik, fenomena ini menyoroti dua dimensi utama: pertama, dimensi 
yuridis, yaitu batas formal qanun yang mengikat Muslim; kedua, dimensi sosial, yaitu 
tekanan sosial yang memengaruhi perilaku non-Muslim. Kedua dimensi ini saling terkait 
dan menunjukkan pentingnya menafsirkan qanun tidak hanya secara legal formal, tetapi 

 
12 Qanun Aceh Nomor 8 Tahun 2015 tentang Pembinaan dan Perlindungan Aqidah. 
13 Rijal, “Islamic Law and Religious Minorities in Aceh: Managing Diversity in a Sharia-Inspired 

Region.”, hlm. 35-36. 
14 Ombudsman Republik Indonesia Perwakilan Aceh, “Laporan Tahunan 2021: Penegakan 

Syariat Islam Dan Perlindungan Hak Masyarakat Minoritas” (Banda Aceh: ORI Aceh, 2022), hlm. 14-16. 
15 Zainuri, “Sharia and Constitutional Pluralism in Aceh: Between Identity and Citizenship.”, hlm. 

81. 
16 Hasnul Arifin Melayu and et al., “Perlindungan Minoritas Di Daerah Syariat: Studi Terhadap 

Qanun Jinayat,” Ijtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam Dan Kemanusiaan 23, no. 1 (2023): 55–70., hlm. 53-55. 



Muhammad Rizki et.al  

 

322 |  IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025   

 

juga melalui pemahaman terhadap budaya hukum dan dinamika sosial masyarakat. 
Dengan demikian, pembahasan ketentuan berpakaian bagi non-Muslim di Aceh perlu 
ditempatkan dalam kerangka interaksi antara norma hukum formal, nilai sosial, dan 
prinsip-prinsip keadilan serta koeksistensi damai yang menjadi dasar fiqh siyasah.17 

 
1.1 Impelementasi Norma Berpakaian Di Ruang Publik 

Implementasi ketentuan berpakaian di ruang publik Aceh tidak dapat dilepaskan 
dari interaksi antara norma hukum formal dan norma sosial yang hidup dalam 
masyarakat. Meskipun secara yuridis Qanun Nomor 11 Tahun 2002 dan Qanun Nomor 
8 Tahun 2015 menegaskan kewajiban berpakaian Islami bagi umat Islam, dalam 
praktiknya norma tersebut membentuk standar sosial kolektif yang turut memengaruhi 
non-Muslim. Dengan kata lain, keberadaan aturan ini berfungsi tidak hanya sebagai 
regulasi formal, tetapi juga sebagai simbol identitas moral yang dijunjung tinggi 
masyarakat Aceh.18 

Kajian akademik mencatat bahwa kepatuhan terhadap norma berpakaian 
seringkali tidak hanya lahir dari sanksi hukum, tetapi dari tekanan sosial dan ekspektasi 
masyarakat. Dalam konteks ini, non-Muslim di Aceh cenderung menyesuaikan diri agar 
tidak dianggap melanggar norma kesopanan publik. Proses ini memperlihatkan 
bagaimana norma agama yang dilembagakan dalam bentuk qanun memiliki kekuatan 
membentuk perilaku sosial di luar komunitas Muslim.19 

Secara empiris, wawancara dengan perwakilan komunitas non-Muslim di Banda 
Aceh menunjukkan bahwa meskipun mereka tidak pernah diproses secara hukum, ada 
ekspektasi kuat dari masyarakat sekitar untuk mengenakan pakaian yang sopan sesuai 
standar Islami, terutama bagi perempuan.20 Tekanan sosial ini menciptakan homogenitas 
perilaku yang melampaui batas teks hukum. Dalam kerangka teori living law, norma 
berpakaian di Aceh dapat dipahami sebagai hukum yang hidup: tertulis dalam qanun, 
tetapi dijalankan melalui mekanisme kontrol sosial yang lebih efektif daripada sanksi 
formal.21 

Studi perbandingan memperlihatkan pola serupa di Malaysia, di mana hukum 
syariah hanya berlaku bagi Muslim, tetapi standar sosial mayoritas turut memengaruhi 
minoritas dalam interaksi publik.22 Di Arab Saudi, penelitian internasional menunjukkan 
bahwa religious police menegakkan aturan berpakaian berbasis agama dengan dimensi sosial 

 
17 Melayu and al, hlm. 57. 
18 Yaser Amri, “The Politics of Shari‘a in Aceh: The Symbolism of Islamic Law,” Al-Jami‘ah: 

Journal of Islamic Studies 55, no. 1 (2017): 29–56. 
19 M Hasbi Amiruddin, “Syariat Islam Dan Relasi Antarumat Beragama Di Aceh,” Jurnal Ijtihad 

14, no. 2 (2020): 211–230. 
20 -, “Hasil Wawancara Lapangan Dengan Perwakilan Komunitas Non-Muslim Di Banda Aceh” 

(Banda Aceh, n.d.). 
21 Lawrence M Friedman, The Legal System: A Social Science Perspective (New York: Russell Sage 

Foundation, 1975), hlm. 16-20. 
22 Ahmad Fauzi Abdul Hamid, “Implementing Islamic Dress Code in Malaysia: Legal and Social 

Dimensions,” Asian Journal of Comparative Law 13, no. 2 (2018): 245–267. 



Pemenuhan Hak-Hak Non-Muslim Dalam Perspektif Fikih Siyasah... 

IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025  | 323  
 

yang lebih dominan daripada legal formal, sehingga menimbulkan homogenitas kultural.23 
Dengan demikian, Aceh menghadirkan model hibrid, di mana ketentuan formal hanya 
mengikat Muslim, tetapi norma sosial menekan non-Muslim untuk beradaptasi. 

Dari perspektif hak asasi manusia, praktik ini menimbulkan tantangan. Di satu 
sisi, otonomi khusus Aceh memberikan legitimasi terhadap penerapan syariat Islam di 
ranah publik, termasuk aturan berpakaian. Namun di sisi lain, universalitas hak-hak sipil 
menuntut adanya jaminan bahwa non-Muslim tidak dipaksa untuk mengikuti ketentuan 
agama mayoritas. Ketegangan inilah yang menjadikan Aceh sebagai model menarik bagi 
studi tentang relasi antara hukum agama, negara, dan hak minoritas dalam konteks negara 
demokratis.24 

 
1.2 Analisis Normatif 

Dari sisi konstitusi, hak berpakaian merupakan bagian dari kebebasan berekspresi 
sebagaimana diatur dalam Pasal 28E ayat (2) UUD 1945, dan hak bebas dari diskriminasi 
sebagaimana ditegaskan dalam Pasal 28I ayat (2). Sementara itu, Pasal 125 UUPA (UU 
No. 11/2006) menyatakan bahwa syariat Islam hanya berlaku bagi pemeluk Islam, 
sedangkan non-Muslim tunduk pada hukum nasional kecuali secara sukarela memilih 
hukum syariat.25 Artinya, secara normatif, aturan berpakaian Islami tidak mengikat non-
Muslim. 

Meskipun demikian, realitas hukum tidak selalu sejalan dengan teks normatif. 
Penelitian Ijtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam dan Kemanusiaan menunjukkan bahwa qanun 
syariat di Aceh cenderung melahirkan ambiguitas: secara formal hanya berlaku bagi 
Muslim, tetapi dalam praktiknya juga memberi tekanan sosial pada non-Muslim.26 
Ambiguitas ini membuat posisi non-Muslim rawan mengalami diskriminasi kultural, 
meski secara hukum mereka memiliki kebebasan untuk tidak mengikuti aturan syariat. 

Dalam perspektif hukum Islam, Yusuf al-Qaradawi menegaskan bahwa non-
Muslim tidak boleh dipaksa menjalankan hukum ibadah umat Islam, tetapi mereka tetap 
dituntut menghormati norma publik yang berlaku.27 Prinsip ini relevan dengan konteks 
Aceh, di mana aturan berpakaian dipahami sebagai bagian dari norma publik. Namun, 
penting untuk membedakan antara penghormatan sosial dengan pemaksaan hukum, agar 
tidak terjadi pelanggaran prinsip keadilan. 

Namun, penelitian menunjukkan adanya ambiguitas. Jurnal Ijtihad: Jurnal 
Wacana Hukum Islam dan Kemanusiaan mencatat bahwa qanun syariat di Aceh sering 

 
23 Madawi Al-Rasheed, A Most Masculine State: Gender, Politics and Religion in Saudi Arabia 

(Cambridge: Cambridge University Press, 2013), hlm. 112-115. 
24 Tim Lindsey and Helen Pausacker, Religion, Law and Intolerance in Indonesia (London: Routledge, 

2016), hlm. 132. 
25 “Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 Tentang Pemerintahan Aceh; Qanun Jinayat Nomor 

6 Tahun 2014” (2006). 
26 Hasbi Amiruddin, “Ambiguitas Penerapan Syariat Islam Di Aceh: Antara Norma Dan Realitas,” 

Ijtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam Dan Kemanusiaan 21, no. 2 (2021): 145–62. 
27 Yusuf al-Qaradawi, Ghayr Al-Muslimīn Fī Al-Mujtama‘ Al-Islāmī (Kairo: Maktabah Wahbah, 

1992), hlm. 92. 



Muhammad Rizki et.al  

 

324 |  IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025   

 

menimbulkan tekanan sosial pada non-Muslim meskipun secara hukum tidak 
diwajibkan.28 Ambiguitas ini membuka ruang diskriminasi kultural yang dapat 
mengganggu hak konstitusional non-Muslim. Dari perspektif hukum Islam, Yusuf al-
Qaradawi menegaskan bahwa non-Muslim tidak boleh dipaksa menjalankan hukum 
ibadah umat Islam, meskipun tetap dituntut menghormati norma publik.29 Dengan 
demikian, penting membedakan antara penghormatan sosial terhadap norma publik dan 

pemaksaan hukum, agar prinsip al-ʿadālah (keadilan) dan al-taʿāyush al-silmī (koeksistensi 
damai) tetap terjaga.  

Dalam kerangka analisis HAM internasional, ICCPR Pasal 18 menjamin 
kebebasan beragama dan larangan pemaksaan. Jika diterapkan uji proporsionalitas, maka 
pembatasan kebebasan berpakaian hanya sah bila memenuhi tiga syarat: (1) ditetapkan 
oleh hukum, (2) diperlukan untuk tujuan sah seperti ketertiban umum, dan (3) 
proporsional terhadap tujuan.30 Dengan demikian, setiap praktik penegakan aturan 
berpakaian terhadap non-Muslim di Aceh harus diuji berdasarkan parameter ini. 

 
1.3 Analisis Yuridis Komparatif 

Dalam hukum nasional Indonesia, pengaturan pakaian hanya terbatas pada 
norma kesusilaan dalam KUHP Pasal 281–282.31 Aceh menjadi satu-satunya daerah yang 
secara formal mengatur tata cara berpakaian melalui qanun berbasis syariat. 
Dibandingkan Malaysia, di mana non-Muslim terbebas dari kewajiban hukum berpakaian 
Islami, Aceh lebih kompleks karena norma sosial membuat minoritas tetap terdampak. 
Sebaliknya, Turki sebelum reformasi justru melarang jilbab dalam institusi publik demi 
sekularisme.32 Dengan demikian, model Aceh menempati posisi tengah antara regulasi 
formal dan norma sosial, tetapi menyisakan tantangan berupa ketidakpastian hukum bagi 
non-Muslim. 

Dalam praktiknya, penegakan aturan berpakaian bagi non-Muslim di Aceh 
menimbulkan ambiguitas hukum yang dapat dibaca pada dua level. Pertama, ambiguitas 
normatif terlihat dari kontradiksi antara teks hukum dengan realitas sosial. Misalnya, 
Qanun Aceh Nomor 11 Tahun 2002 Pasal 13 ayat (1) secara tegas hanya mewajibkan Muslim 
untuk berpakaian Islami, sementara Pasal 125 UUPA menegaskan bahwa syariat hanya 
berlaku bagi pemeluk Islam.33 Namun dalam praktik administratif, standar berpakaian 
Islami diterapkan secara sosial kepada semua warga, termasuk non-Muslim, sehingga 
menimbulkan perluasan makna di luar yang diatur teks hukum. 

 
28 Nurul Huda, “Qanun Syariat Dan Posisi Non-Muslim Di Aceh: Sebuah Analisis Ambiguitas 

Hukum,” Ijtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam Dan Kemanusiaan 20, no. 2 (2022): 201–218. 
29 Yusuf al-Qaradawi, Fiqh Al-Jihād (Cairo: Maktabah Wahbah, 2009), hlm 312. 
30 Crouch, “Constitutionalism, Islam and the Practice of Religious Freedom in Indonesia.”, hlm. 

418-420. 
31 “Kitab Undang-Undang Hukum Pidana (KUHP)” (n.d.), hlm. 281-282. 
32 Ahmet T Kuru, Secularism and State Policies toward Religion: The United States, France, and Turkey 

(Cambridge: Cambridge University Press, 2009), hlm. 172-174. 
33 Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh; Qanun Jinayat Nomor 

6 Tahun 2014. 



Pemenuhan Hak-Hak Non-Muslim Dalam Perspektif Fikih Siyasah... 

IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025  | 325  
 

Kedua, ambiguitas muncul dalam aspek implementasi dan penegakan hukum. 
Laporan Ombudsman Aceh menunjukkan bahwa meskipun aparat jarang memproses 
non-Muslim ke pengadilan, mereka tetap melakukan penertiban lapangan melalui teguran 
atau pendekatan persuasif.34 Kondisi ini menunjukkan adanya discretionary enforcement, yaitu 
penegakan hukum yang fleksibel untuk menjaga harmoni sosial. Akan tetapi, fleksibilitas 
tersebut menciptakan ketidakpastian hukum karena non-Muslim tidak dapat 
memprediksi batas tegas antara norma yang bersifat sosial dan norma yang memiliki 
konsekuensi hukum formal. 

Ketiga, ambiguitas tersebut berimplikasi pada hak konstitusional non-Muslim, 
terutama dalam hal kebebasan berekspresi dan beragama yang dijamin UUD 1945 Pasal 
28E dan Pasal 28I.35 Di satu sisi, non-Muslim memiliki dasar hukum untuk tidak tunduk 
pada aturan berpakaian Islami, tetapi di sisi lain tekanan sosial dan tindakan administratif 
menempatkan mereka dalam posisi seolah-olah terikat oleh ketentuan tersebut. 
Ambiguitas inilah yang menimbulkan kerentanan terhadap diskriminasi kultural dan 
ketidakpastian perlindungan hukum bagi minoritas. 

Jika dibandingkan dengan konteks internasional, pola Aceh menempati posisi di 
antara Malaysia dan Turki. Di Malaysia, hukum syariah hanya mengikat Muslim, 
sementara non-Muslim terbebas dari kewajiban berpakaian kecuali dalam ruang formal 
tertentu. Sebaliknya, Turki sebelum reformasi 2000-an justru pernah melarang jilbab di 
lembaga publik atas nama sekularisme. Aceh mengambil jalan tengah: secara formal 
hanya berlaku bagi Muslim, tetapi secara sosial memberi tekanan juga kepada non-
Muslim.36 Dengan demikian, Aceh menghadirkan model hibrid antara norma hukum 
formal dan norma sosial yang memengaruhi perilaku masyarakat lintas agama. 

 
2. Hak-Hak Non-Muslim Pada Bulan Ramadhan 

Penerapan Qanun Syariat Islam di Aceh pada bulan Ramadhan memiliki dampak 
yang tidak hanya terbatas pada umat Islam, melainkan juga menyentuh kehidupan warga 
non-Muslim. Qanun Aceh Nomor 11 Tahun 2002 tentang Pelaksanaan Syariat Islam di 
Bidang Aqidah, Ibadah, dan Syiar Islam pada Pasal 15 ayat (1) menyebutkan: “Setiap orang 
Islam wajib melaksanakan ibadah puasa Ramadhan sesuai dengan ketentuan syariat 
Islam.”37 Sementara itu, Qanun Aceh Nomor 6 Tahun 2014 tentang Hukum Jinayat pada 
Pasal 20 mengatur larangan makan, minum, dan merokok di tempat umum pada siang 
hari selama Ramadhan bagi setiap orang yang beragama Islam.38 Secara normatif, kedua 
aturan ini mengikat Muslim, bukan non-Muslim. Namun, praktik sosial menunjukkan 

 
34 Aceh, “Laporan Tahunan 2021: Penegakan Syariat Islam Dan Perlindungan Hak Masyarakat 

Minoritas.”, hlm. 14-16. 
35 “Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945,” 1945. 
36 Norani Othman, “Muslim Women and the Challenge of Islamic Fundamentalism/Extremism: 

An Overview of Southeast Asian Muslim Women’s Struggle for Human Rights and Gender Equality,” 
Women’s Studies International Forum 29, no. 4 (2006): 339–53. 

37 “Qanun Aceh Nomor 11 Tahun 2002 Tentang Pelaksanaan Syariat Islam Bidang Aqidah, 
Ibadah, Dan Syiar Islam,” 2002. 

38 “Qanun Aceh Nomor 6 Tahun 2014 Tentang Hukum Jinayat,” 2014. 



Muhammad Rizki et.al  

 

326 |  IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025   

 

adanya perluasan implementasi: restoran dan warung makan milik non-Muslim juga 
diwajibkan menutup usahanya pada siang hari, baik melalui surat edaran pemerintah 
daerah maupun tindakan penertiban oleh Satpol PP/WH.39 

Ambiguitas muncul karena teks hukum menyebut “setiap orang Islam,” tetapi 
praktik administratif memperluas cakupan ke non-Muslim melalui regulasi turunan. 
Misalnya, Surat Edaran Wali Kota Banda Aceh Nomor 451/2022 menginstruksikan 
penutupan warung makan pada siang hari Ramadhan tanpa menyebut klausul 
pengecualian bagi non-Muslim.40 Akibatnya, non-Muslim kehilangan akses terhadap hak 
ekonominya, sekaligus kebebasan menjalankan aktivitas keseharian yang seharusnya 
dijamin konstitusi. 

Sejumlah penelitian menegaskan adanya double impact dari penerapan qanun 
Ramadhan: di satu sisi memperkuat identitas keislaman masyarakat, namun di sisi lain 
menimbulkan eksklusi bagi non-Muslim.41 Fenomena ini tidak hanya didasarkan pada 
norma hukum, melainkan juga tekanan sosial, di mana non-Muslim merasa harus 
menyesuaikan diri untuk menghindari stigma. Studi Ijtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam 
dan Kemanusiaan menunjukkan bahwa implementasi larangan Ramadhan sering 
diperlakukan sebagai norma sosial yang bersifat binding bagi semua warga, meski secara 
hukum hanya berlaku bagi Muslim.42 

Jika dibandingkan dengan Malaysia, aturan mengenai puasa bersifat lebih 
proporsional. Syariah Court hanya mengatur kewajiban Muslim, sedangkan non-Muslim 
bebas makan dan minum pada siang hari Ramadhan.43 Tekanan sosial tetap ada, tetapi 
tidak didukung oleh tindakan administratif yang membatasi hak ekonomi. Hal ini berbeda 
dengan Aceh, di mana norma hukum formal diperkuat dengan edaran pemerintah daerah 
dan tindakan penertiban, sehingga menciptakan ruang ambiguitas bagi posisi non-
Muslim. Oleh karena itu, penerapan Qanun Ramadhan di Aceh seharusnya 
mempertimbangkan keseimbangan antara kewajiban syiar Islam bagi Muslim dan 
perlindungan hak non-Muslim sebagai bagian dari warga negara. 

 
2.1 Analisis Normatif Hak Non-Muslim Pada Ramadhan 

Secara normatif, hak-hak non-Muslim di Aceh pada bulan Ramadhan 
memperlihatkan adanya tarik-menarik antara kewajiban sektoral daerah berbasis agama 
dengan hak asasi universal yang dijamin konstitusi. Dari sisi teori konflik norma, terdapat 
tiga prinsip utama yang relevan: lex superior derogat legi inferiori (norma lebih tinggi 

 
39 Rijal, “Islamic Law and Religious Minorities in Aceh: Managing Diversity in a Sharia-Inspired 

Region.”, hlm. 40-42. 
40 Pemerintah Kota Banda Aceh, “Surat Edaran Wali Kota Nomor 451/2022 Tentang Penutupan 

Warung Makan Siang Hari Ramadhan” (Banda Aceh, n.d.). 
41 Ahmad Zainuri, “Sharia Implementation and Maslahah Consideration in Aceh’s Autonomy,” 

JICL UNIDA 6, no. 2 (2023): 140-143. 
42 Huda, “Qanun Syariat Dan Posisi Non-Muslim Di Aceh: Sebuah Analisis Ambiguitas 

Hukum.”, hlm. 206-210. 
43 Ahmad Fauzi Abdul Hamid, “Ramadan and Religious Minorities in Malaysia: Between Law and 

Social Norms,” Asian Journal of Comparative Law 14, no. 1 (2019): 55–57. 



Pemenuhan Hak-Hak Non-Muslim Dalam Perspektif Fikih Siyasah... 

IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025  | 327  
 

mengesampingkan norma lebih rendah), lex specialis derogat legi generali (aturan khusus 
mengesampingkan aturan umum), dan lex posterior derogat legi priori (aturan baru 
mengesampingkan aturan lama).44 Dalam konteks Aceh, qanun sebagai produk hukum 
daerah tidak bisa mengesampingkan konstitusi yang memiliki posisi tertinggi dalam 
hierarki peraturan perundang-undangan (lex superior).45 Oleh karena itu, meskipun 
qanun dapat dipandang sebagai lex specialis bagi Aceh, keberlakuannya tetap tunduk pada 
prinsip hak asasi manusia yang dijamin UUD 1945. 

Namun, dalam praktik, muncul ambiguitas: apakah syariat Islam yang dituangkan 
dalam qanun dapat dipandang sebagai lex specialis dalam wilayah Aceh sehingga memiliki 
legitimasi mengatur bahkan warga non-Muslim? Atau justru lex superior dalam bentuk 
UUD 1945 dan ICCPR mengharuskan pengecualian bagi non-Muslim? Ketegangan 
inilah yang menimbulkan ketidakpastian normatif. Jika hak non-Muslim terganggu 
misalnya karena warung makan dipaksa tutup siang hari Ramadhan jalur hukum konkret 
yang tersedia adalah: (a) uji materiil qanun ke Mahkamah Agung berdasarkan UU No. 12 
Tahun 2011 tentang Pembentukan Peraturan Perundang-undangan; (b) pengujian 
konstitusionalitas ke Mahkamah Konstitusi bila qanun dianggap melanggar hak yang 
dijamin UUD; (c) gugatan administratif ke PTUN terhadap keputusan pejabat daerah 
(misalnya surat edaran yang memaksa penutupan warung non-Muslim); dan (d) 
pengaduan ke Ombudsman atas dugaan maladministrasi.46 Namun, efektivitas jalur-jalur 
ini masih terbatas, mengingat faktor politik lokal, keterbatasan akses keadilan bagi 
minoritas, dan tekanan sosial yang membuat non-Muslim enggan menempuh litigasi.47 

Dari perspektif maqāṣid al-syarīʿah, penilaian terhadap qanun harus 

mempertimbangkan lima tujuan pokok syariat (al-ḍarūriyyāt al-khams): agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta.48 Literatur klasik (al-Syāṭibī dalam al-Muwāfaqāt) menekankan 
perlindungan agama mayoritas, sedangkan literatur modern (Jasser Auda) 

mengembangkan maqāṣid sebagai sistem nilai inklusif yang juga melindungi hak 

minoritas.49 Dalam konteks Ramadhan, terdapat trade-off antara ḥifẓ al-dīn (memelihara 

syiar Islam secara kolektif) dengan ḥifẓ al-nafs dan ḥifẓ al-māl (hak hidup dan mencari 
nafkah non-Muslim). Prinsip maslahah menuntut agar syiar Islam dijalankan tanpa 
mengorbankan hak dasar minoritas, misalnya dengan memberikan pengecualian formal 
bagi non-Muslim atau memperbolehkan warung non-Muslim tetap buka dengan syarat 
tertentu (misalnya penggunaan tirai). 

Lebih lanjut, pendekatan penegakan qanun yang persuasif-dialogis lebih 

konsisten dengan maqāṣid. Studi kebijakan di Aceh menunjukkan bahwa pendekatan 

 
44 Hans Kelsen, Pure Theory of Law (Berkeley: University of California Press, 1967), hlm. 215-220. 
45 Jimly Asshiddiqie, Perihal Undang-Undang (Jakarta: Konstitusi Press, 2006), hlm. 134-136. 
46 “Undang-Undang Nomor 24 Tahun 2003 Tentang Mahkamah Konstitusi” (Indonesia, 2003). 
47 Crouch, “Constitutionalism, Islam and the Practice of Religious Freedom in Indonesia.”, hlm. 

418-420. 
48 Abū Isḥāq al-Syāṭibī, Al-Muwāfaqāt Fī Uṣūl Al-Sharīʿah (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1997), hlm. 192-195. 
49 Jasser Auda, Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: International Institute of 

Islamic Thought (IIIT), 2008), hlm. 33-36. 



Muhammad Rizki et.al  

 

328 |  IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025   

 

persuasif yang melibatkan tokoh agama, masyarakat sipil, dan aparat lebih efektif 
menurunkan pelanggaran sosial ketimbang penegakan represif.50 Pendekatan ini dapat 
dilembagakan melalui: (a) forum konsultasi syariat yang melibatkan perwakilan non-
Muslim; (b) pedoman toleransi Ramadhan yang dikeluarkan pemerintah daerah; (c) 
pelatihan aparat Satpol PP/WH untuk mengedepankan dialog; dan (d) mekanisme 
akuntabilitas melalui Ombudsman dan Komnas HAM. Dengan mekanisme semacam ini, 
penegakan syariat tetap berjalan sebagai syiar Islam, tetapi tidak menimbulkan 
diskriminasi terhadap warga non-Muslim. 

 
3. Posisi Hukum Syariat Islam Dalam Sistem Hukum Aceh. 

Penerapan syariat Islam di Aceh memiliki dasar hukum yang unik dalam sistem 
ketatanegaraan Indonesia. Secara konstitusional, Pasal 18B ayat (1) UUD 1945 mengakui 
dan menghormati satuan pemerintahan daerah yang bersifat khusus atau istimewa, 
sebagaimana diatur dengan undang-undang. Ketentuan ini menjadi landasan pengakuan 
terhadap kekhususan Aceh, termasuk kewenangan dalam menjalankan syariat Islam 
sebagai bagian dari otonomi daerah.51 

Kekhususan ini diperkuat melalui Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 
tentang Pemerintahan Aceh (UUPA), yang merupakan turunan langsung dari 
kesepakatan damai Helsinki 2005. UUPA memberikan kewenangan luas bagi Aceh untuk 
mengatur dan mengurus pemerintahan sendiri, termasuk dalam bidang agama, adat, dan 
pendidikan. Pasal 125 UUPA secara eksplisit menyebutkan bahwa pelaksanaan syariat 
Islam di Aceh mencakup bidang aqidah, syar’iyah, dan akhlak, serta berlaku bagi pemeluk 
agama Islam di Aceh.52 

Dalam konteks regulasi daerah, kewenangan tersebut diterjemahkan melalui 
berbagai Qanun Aceh yang berfungsi sebagai peraturan daerah berciri syariat. Qanun 
Nomor 8 Tahun 2014 tentang Pokok-Pokok Syariat Islam, misalnya, menegaskan bahwa 
syariat Islam di Aceh dilaksanakan dalam kehidupan individu, keluarga, masyarakat, dan 
negara, dengan tetap menghormati keberadaan pemeluk agama lain.53 Namun, problem 
muncul ketika implementasi qanun di lapangan sering kali menimbulkan gesekan dengan 
prinsip-prinsip hak asasi manusia dan kebebasan beragama yang dijamin secara universal. 

Dalam literatur akademik, beberapa peneliti menyoroti bahwa penerapan syariat 
Islam di Aceh berada pada titik pertemuan antara hukum nasional, hukum internasional, 
dan hukum agama. Studi dalam Journal of Islamic and Comparative Law (JICL) UNIDA 
menekankan bahwa pluralisme hukum di Aceh perlu dipahami sebagai “laboratorium 
konstitusional” yang memperlihatkan bagaimana norma syariat dinegosiasikan dalam 
kerangka negara hukum modern.54  

 
50 Zainuri, “Sharia Implementation and Maslahah Consideration in Aceh’s Autonomy.”, hlm. 145-

148. 
51 “Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945.” 
52 “Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 Tentang Pemerintahan Aceh,” 2006. 
53 “Qanun Aceh Nomor 8 Tahun 2014 Tentang Pokok-Pokok Syariat Islam,” 2014. 
54 Zainuri, “Sharia Implementation and Maslahah Consideration in Aceh’s Autonomy.”, hlm. 77-

95. 



Pemenuhan Hak-Hak Non-Muslim Dalam Perspektif Fikih Siyasah... 

IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025  | 329  
 

Dalam perspektif hukum tata negara, posisi syariat Islam di Aceh bersifat lex 
specialis, karena bersumber dari UUPA yang memiliki kekuatan lebih tinggi dibandingkan 
qanun biasa. Namun, kekhususan ini tidak boleh bertentangan dengan prinsip-prinsip 
UUD 1945 sebagai hukum tertinggi. Oleh karena itu, setiap qanun yang diberlakukan di 
Aceh harus diuji kesesuaiannya dengan prinsip konstitusional, termasuk penghormatan 
terhadap HAM dan pluralisme agama. 

 
3.1 Dinamika Politik Hukum Dalam Penerapan Syariat Islam Di Aceh 

Penerapan syariat Islam di Aceh tidak hanya merupakan konsekuensi yuridis dari 
Undang-Undang Pemerintahan Aceh (UUPA), tetapi juga hasil dari dinamika politik 
hukum yang kompleks. Sejak disepakatinya Perjanjian Helsinki 2005, Aceh memperoleh 
status istimewa dalam bidang hukum, politik, dan ekonomi. Implementasi syariat Islam 
menjadi salah satu simbol rekonsiliasi politik antara Pemerintah Indonesia dan Gerakan 
Aceh Merdeka (GAM), serta sarana konsolidasi identitas keislaman masyarakat Aceh.55 

Namun, dalam praktiknya, politik hukum syariat Islam di Aceh sering diwarnai 
tarik-menarik kepentingan antara pemerintah daerah, ulama, dan masyarakat sipil. 
Sebagian kalangan melihat syariat Islam sebagai instrumen politik identitas yang 
digunakan untuk memperkuat legitimasi elit lokal, terutama menjelang kontestasi 
politik.56 Penelitian dalam Jurnal Ijtihad UNIDA menemukan bahwa qanun syariat kerap 
digunakan sebagai “komoditas politik” untuk mendapatkan dukungan publik, sementara 
aspek perlindungan hak minoritas kurang mendapat perhatian.57 

Di sisi lain, penegakan qanun juga menghadapi dilema implementasi. Aparat 
Satpol PP/WH seringkali menekankan pendekatan represif dalam penegakan aturan, 
terutama pada bulan Ramadhan atau dalam kasus pelanggaran aturan berpakaian. Model 
penegakan ini memunculkan kritik dari organisasi HAM nasional maupun internasional, 
karena dinilai menimbulkan diskriminasi terhadap perempuan dan non-Muslim.58 Studi 
dalam Journal of Islamic and Comparative Law (JICL) UNIDA menekankan bahwa politik 
hukum Aceh berada dalam posisi rentan: di satu sisi ia harus konsisten dengan prinsip 
demokrasi dan HAM yang menjadi komitmen Indonesia di tingkat internasional, tetapi 
di sisi lain ia berupaya mempertahankan kekhasan syariat Islam sebagai identitas politik 
lokal.59 

Dalam perspektif politik hukum nasional, keberadaan qanun syariat di Aceh juga 
memperlihatkan model hubungan pusat-daerah yang unik. Pemerintah pusat memberi 
ruang luas bagi Aceh, namun tetap mempertahankan kontrol melalui mekanisme 

 
55 Edward Aspinall, Peace without Justice? The Helsinki Peace Process in Aceh (Singapore: ISEAS, 2008), 

hlm. 143-65. 
56 Anthony Reid, “Identity and Legitimacy in Aceh’s Sharia Experiment,” Journal of Southeast Asian 

Studies 42, no. 2 (2011): 293–314. 
57 Nurul Huda, “Politik Hukum Syariat Islam Di Aceh: Antara Identitas Dan Hak Minoritas,” 

Jurnal Ijtihad UNIDA 22, no. 1 (2023): 1–20. 
58 Human Rights Watch, “Policing Morality: Abuses in the Application of Sharia in Aceh, 

Indonesia” (New York: Human Rights Watch, 2010), hlm. 17-29. 
59 Zainuri, “Sharia and Constitutional Pluralism in Aceh: Between Identity and Citizenship.” 



Muhammad Rizki et.al  

 

330 |  IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025   

 

pengawasan, seperti kewenangan Mahkamah Agung dalam melakukan judicial review 
terhadap qanun. Hal ini menunjukkan bahwa syariat Islam di Aceh tidak bersifat absolut, 
melainkan tetap berada dalam kerangka negara hukum Indonesia.60 

Dengan demikian, dinamika politik hukum penerapan syariat Islam di Aceh 
memperlihatkan adanya dialektika antara kepentingan identitas lokal, kewajiban 
konstitusional, dan komitmen internasional. Tantangannya terletak pada bagaimana 
menjaga keseimbangan antara aspirasi masyarakat Aceh untuk menegakkan syariat Islam 
dan kewajiban negara dalam melindungi hak-hak dasar setiap warga negara, termasuk 
non-Muslim. 

 
3.2 Implikasi Penerapan Syariat Islam Terhadap Non-Muslim Di Aceh 

Secara normatif, Pasal 129 Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 tentang 
Pemerintahan Aceh (UUPA) menyebutkan bahwa pelaksanaan syariat Islam hanya 
berlaku bagi pemeluk agama Islam, sedangkan non-Muslim tetap bebas menjalankan 
agamanya masing-masing.61 Prinsip ini menunjukkan bahwa secara yuridis, non-Muslim 
tidak diwajibkan tunduk pada qanun syariat. Namun, dalam implementasi, batas antara 
norma yang bersifat khusus bagi Muslim dan dampaknya terhadap non-Muslim sering 
kabur. 

Ambiguitas ini menimbulkan potensi pelanggaran hak asasi manusia, khususnya 
dalam lingkup kebebasan beragama dan hak sipil. UUD 1945 Pasal 28E ayat (1) menjamin 
kebebasan beragama dan beribadah, sedangkan Pasal 28I ayat (2) menegaskan hak bebas 
dari perlakuan diskriminatif.62 Indonesia juga terikat oleh ICCPR Pasal 18, yang menjamin 
kebebasan beragama tanpa pemaksaan, serta Pasal 26 ICCPR tentang larangan 
diskriminasi.63 Jika diukur dengan kategori hukum, maka dampak penerapan qanun dapat 
digolongkan dalam: 

1. Diskriminasi langsung, misalnya kebijakan administratif yang memaksa 
penutupan warung milik non-Muslim saat Ramadhan.64 

2. Diskriminasi tidak langsung, berupa tekanan sosial yang memaksa non-Muslim 
mengikuti norma berpakaian Islami meski tidak diwajibkan secara hukum.65 

 
60 Mahkamah Agung Republik Indonesia, Putusan Nomor 16 P/HUM/2013 tentang Uji Materiil 

Qanun Aceh (2013). 
61 Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh; Qanun Jinayat Nomor 

6 Tahun 2014. 
62 “Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945.” 
63 “International Covenant on Civil and Political Rights (ICCPR), Diratifikasi Dengan Undang-

Undang Nomor 12 Tahun 2005,” 2005. 
64 Aceh, “Surat Edaran Wali Kota Nomor 451/2022 Tentang Penutupan Warung Makan Siang 

Hari Ramadhan.” 
65 Rijal, “Islamic Law and Religious Minorities in Aceh: Managing Diversity in a Sharia-Inspired 

Region.”, hlm. 41-42. 



Pemenuhan Hak-Hak Non-Muslim Dalam Perspektif Fikih Siyasah... 

IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025  | 331  
 

3. Pembatasan kebebasan beragama, ketika non-Muslim tidak leluasa menjalankan 
ibadah atau aktivitas sosialnya karena adanya larangan acara hiburan selama 
Ramadhan.66 

4. Diskriminasi gender, terutama terhadap perempuan non-Muslim yang ditegur 
karena dianggap berpakaian “tidak Islami” di ruang publik.67 
Untuk menilai sah atau tidaknya pembatasan ini, dapat digunakan uji 

proporsionalitas. Menurut standar hukum HAM, pembatasan hanya sah jika: (a) memiliki 
dasar hukum (legal basis); (b) ditujukan untuk tujuan yang sah (legitimate aim, misalnya 
ketertiban umum); (c) diperlukan (necessity test); dan (d) proporsional dalam arti sempit 
(proportionality stricto sensu).68 Dalam kasus Aceh, meski qanun memiliki dasar hukum 
(UUPA), pertanyaan kritis muncul: apakah memaksa non-Muslim menutup warung 
benar-benar “diperlukan” untuk menjaga syiar Islam, dan apakah tidak ada alternatif 
kebijakan yang lebih proporsional, seperti pengecualian formal bagi non-Muslim atau izin 
beroperasi dengan syarat tertentu. 

Dampak bagi non-Muslim tidak hanya bersifat simbolik, melainkan juga 
ekonomi, pendidikan, dan sosial. Secara ekonomi, penutupan warung siang hari 
Ramadhan menurunkan pendapatan pelaku usaha non-Muslim.69 Secara sosial, tekanan 
komunitas membuat non-Muslim menyesuaikan perilaku mereka agar tidak 
distigmatisasi.70 Dari sisi pendidikan, kegiatan siswa non-Muslim di sekolah umum juga 
terpengaruh karena jadwal belajar sering diubah mengikuti aturan Ramadhan.71 

Mekanisme remedial bagi non-Muslim sebenarnya tersedia, baik melalui uji 
materiil ke Mahkamah Agung, pengaduan ke Komnas HAM, maupun mekanisme aduan 
Ombudsman Aceh.72 Namun efektivitasnya terbatas karena akses keadilan sulit 
dijangkau, adanya faktor politik lokal, dan rasa takut minoritas menghadapi tekanan sosial 
bila menempuh litigasi. Oleh karena itu, jalur non-litigasi seperti dialog komunitas lintas 
agama dan pedoman toleransi Ramadhan yang melibatkan tokoh agama lokal lebih 
realistis sebagai solusi jangka pendek. 

Dengan demikian, implikasi penerapan syariat Islam terhadap non-Muslim di 
Aceh harus dilihat secara komprehensif: dimensi yuridis menegaskan bahwa mereka tidak 
tunduk pada qanun, tetapi dimensi sosial-ekonomi memperlihatkan adanya tekanan nyata 
yang menimbulkan diskriminasi langsung maupun tidak langsung. Evaluasi yang ketat 
dengan menggunakan kerangka uji proporsionalitas dan prinsip non-diskriminasi sangat 

 
66 Huda, “Qanun Syariat Dan Posisi Non-Muslim Di Aceh: Sebuah Analisis Ambiguitas 

Hukum.”,  hlm. 210. 
67 Amnesty International, Whipping and Intimidation: Discriminatory Application of Sharia in Aceh 

(London: Amnesty International, 2018), hlm. 23-25. 
68 Aharon Barak, Proportionality: Constitutional Rights and Their Limitations (Cambridge: Cambridge 

University Press, 2012), hlm. 135-136. 
69 “Wawancara Dengan Pemilik Warung Non-Muslim Di Banda Aceh” (Banda Aceh, n.d.). 
70 Crouch, “Constitutionalism, Islam and the Practice of Religious Freedom in Indonesia.”, hlm. 

420. 
71 “Observasi Lapangan, Sekolah Menengah Negeri Banda Aceh” (Banda Aceh, n.d.). 
72 Aceh, “Laporan Tahunan 2021: Penegakan Syariat Islam Dan Perlindungan Hak Masyarakat 

Minoritas.”, hlm. 14-16.  



Muhammad Rizki et.al  

 

332 |  IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025   

 

penting agar penerapan syariat di Aceh tetap konsisten dengan UUD 1945 dan komitmen 
HAM internasional. 

 
4. Perspektif Fiqh Siyasah Tentang Pemenuhan Hak Non-Muslim Di Aceh 

Dalam tradisi fiqh siyasah, negara atau otoritas politik (al-sulṭah al-siyāsiyyah) 

memiliki tanggung jawab untuk menjaga keadilan (al-ʿadālah) dan melindungi seluruh 
warga tanpa membedakan agama atau etnis. Secara konseptual, fiqh siyasah bukan hanya 
kumpulan norma politik Islam, tetapi juga merupakan disiplin hukum yang mengatur 

hubungan antara penguasa dan rakyat dengan tujuan mewujudkan maṣlaḥah ʿāmmah 

(kemaslahatan umum).73 Al-Māwardī dalam al-Aḥkām al-Sulṭāniyyah menegaskan bahwa 
keberlangsungan pemerintahan ditentukan oleh tegaknya keadilan; kezaliman justru 
menjadi sebab runtuhnya legitimasi kekuasaan.74 

Al-Qur’an juga menegaskan prinsip ini, misalnya dalam QS. al-Māʾidah [5]: 8 yang 
memerintahkan umat Islam untuk berlaku adil bahkan terhadap pihak yang berbeda 
agama. 

Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman! Jadilah kamu penegak keadilan karena Allah, 
menjadi saksi dengan adil. Dan janganlah kebencianmu terhadap suatu kaum mendorong 
kamu untuk berlaku tidak adil. Berlaku adillah, karena adil itu lebih dekat kepada takwa. 
Dan bertakwalah kepada Allah; sesungguhnya Allah Maha Mengetahui apa yang kamu 
kerjakan.”75 
Ayat ini menegaskan bahwa keadilan adalah kewajiban moral sekaligus prinsip 

hukum yang harus ditegakkan tanpa memandang perbedaan agama, etnis, atau kelompok 
sosial. Relevansinya dengan konteks Aceh adalah bahwa meskipun qanun syariat Islam 
dirancang untuk umat Muslim, penerapannya tidak boleh menimbulkan diskriminasi atau 
ketidakadilan bagi non-Muslim. Penegakan hukum yang adil menjadi syarat utama agar 
syariat Islam tidak hanya dipahami sebagai identitas normatif, tetapi juga sebagai 
instrumen keadilan substantif. Dengan mengacu pada ayat ini, dapat ditegaskan bahwa 

penerapan syariat Islam di Aceh seharusnya diarahkan pada terwujudnya al-ʿadālah 
(keadilan) yang inklusif. Ketika penegakan qanun cenderung represif atau menimbulkan 
eksklusi sosial terhadap non-Muslim, maka ia berpotensi bertentangan dengan prinsip 
Qur’ani yang menuntut keadilan universal bagi semua warga. 

Prinsip lain yang relevan adalah lā ikrāha fī al-dīn (tidak ada paksaan dalam agama) 
sebagaimana ditegaskan dalam QS. al-Baqarah [2]: 256. 

Artinya: “Tidak ada paksaan untuk (memasuki) agama (Islam); sesungguhnya telah jelas 
jalan yang benar daripada jalan yang sesat. Barangsiapa ingkar kepada thāghūt dan beriman 

 
73 ʿAbd al-Wahhāb Khallāf, Siyāsah Sharʿiyyah Fī Al-Shuʾūn Al-Dustūriyyah Wa Al-Khārijiyyah Wa 

Al-Māliyyah (Kairo: Dār al-Qalam, 1988), hlm. 12. 
74 Abū al-Ḥasan al-Māwardī, Al-Aḥkām Al-Sulṭāniyyah Wa Al-Wilāyāt Al-Dīniyyah (Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyyah, 1985), hlm. 45. 
75 “Al-Qur’an Surah Al-Maidah Ayat 8,” n.d. 



Pemenuhan Hak-Hak Non-Muslim Dalam Perspektif Fikih Siyasah... 

IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025  | 333  
 

kepada Allah, maka sungguh ia telah berpegang kepada tali yang sangat kuat yang tidak 
akan putus. Dan Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui.”76 
Ayat ini menegaskan bahwa dalam Islam tidak boleh ada pemaksaan dalam urusan 

keyakinan. Kebebasan beragama merupakan prinsip dasar yang tidak hanya menjamin 
eksistensi umat Islam, tetapi juga melindungi hak-hak non-Muslim dalam menjalankan 
agamanya. Relevansinya dalam konteks Aceh adalah bahwa penerapan qanun syariat 
Islam harus dibatasi pada umat Muslim, sementara non-Muslim tidak boleh dipaksa 
untuk mengikuti aturan yang bersumber dari ajaran Islam. Jika dalam praktiknya non-
Muslim mengalami tekanan sosial atau bahkan tindakan represif karena dianggap 
melanggar qanun, maka hal itu bertentangan dengan spirit lā ikrāha fī al-dīn. Dengan 
demikian, ayat ini menjadi landasan normatif bahwa pemenuhan hak-hak non-Muslim di 
Aceh bukan hanya kebutuhan konstitusional dan komitmen HAM internasional, tetapi 
juga bagian dari prinsip syariat Islam itu sendiri. 

Dalam kerangka teori maqāṣid al-syarīʿah, Aḥmad al-Raisūnī menegaskan bahwa 
tujuan syariat adalah mewujudkan keadilan, kemaslahatan, dan perlindungan terhadap 
hak asasi manusia, termasuk minoritas agama.77 Menurutnya, kebijakan publik yang 

menimbulkan diskriminasi terhadap non-Muslim berarti telah menyimpang dari maqāṣid, 

karena menghilangkan unsur maṣlaḥah (kebaikan) dan menimbulkan mafsadah (kerusakan 

sosial). Pandangan ini sejalan dengan pendekatan maqāṣid modern yang dikembangkan oleh 

Jasser Auda, yang menafsirkan maqāṣid secara sistemik dan kontekstual tidak hanya 
sebatas lima prinsip dasar (al-kulliyyāt al-khams), tetapi juga mencakup nilai-nilai 
pluralisme, kebebasan, dan keadilan sosial sebagai kebutuhan masyarakat modern.78 
Dengan demikian, penegakan qanun di Aceh perlu diarahkan untuk memperkuat nilai 
keadilan substantif yang inklusif. 

Konsep al-taʿāyush al-silmī (koeksistensi damai) juga menjadi bagian penting dalam 
fiqh siyasah klasik dan kontemporer. Secara historis, Islam mengakui keberadaan ahl al-
dhimmah (non-Muslim yang hidup di bawah perlindungan negara Islam) dengan jaminan 
keamanan, kebebasan beragama, dan hak sipil, sebagaimana dijelaskan Ibn Qayyim dalam 

Aḥkām Ahl al-Dhimmah.79 Prinsip ini menunjukkan bahwa pluralitas sosial bukanlah 
ancaman bagi tatanan Islam, melainkan bagian dari sunnatullah dalam kehidupan 

bernegara. Dalam konteks Aceh, prinsip taʿāyush menuntut agar pelaksanaan qanun tidak 
menimbulkan rasa takut atau alienasi bagi non-Muslim yang menjadi warga Aceh. 

Namun demikian, realitas hukum positif menunjukkan tantangan tersendiri. 
Qanun Nomor 6 Tahun 2014 tentang Hukum Jinayat, misalnya, memang secara eksplisit 
hanya berlaku bagi Muslim, tetapi Pasal 5 ayat (2) memperbolehkan non-Muslim memilih 

 
76 “Al-Qur’an Surah Al-Baqarah Ayat 256,” n.d. 
77 Ahmad al-Raisūnī, Maqāṣid Al-Sharī‘ah Al-Islāmiyyah Wa Makārimuhā (Rabat: Dār al-‘Ilm, 1999), 

hlm. 210-211. 
78 Jasser Auda, Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London: 

International Institute of Islamic Thought, 2008), hlm. 34-36. 
79 Ibn Taymiyyah, Al-Siyāsah Al-Syar‘iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā‘ī Wa Al-Ra‘Iyyah (Kairo: al-Maktabah al-

Salafiyyah, 1966), hlm. 22-25. 



Muhammad Rizki et.al  

 

334 |  IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025   

 

tunduk secara sukarela terhadap ketentuan tersebut. Dalam praktiknya, ketentuan ini 
membuka ruang ambiguitas dan potensi tekanan sosial agar non-Muslim mengikuti 
hukum Islam.80 Aparat pelaksana seperti Wilayatul Hisbah (WH) dan Satpol PP berperan 
dalam penegakan qanun, namun seringkali dikritik karena tindakan mereka dinilai kurang 
sensitif terhadap keragaman masyarakat Aceh.81 Oleh karena itu, untuk menjamin al-

ʿadālah dan menghindari eksklusi sosial, penerapan qanun perlu disertai mekanisme 
pengawasan yang jelas dan berbasis hak asasi manusia. 

Kajian dalam Jurnal Ijtihad UNIDA menegaskan bahwa politik hukum syariat di 
Aceh masih menghadapi tantangan serius dalam memastikan perlindungan hak non-
Muslim, karena qanun lebih banyak berfungsi sebagai instrumen identitas mayoritas. 
Sementara itu, studi dalam JICL UNIDA menekankan bahwa integrasi nilai-nilai fiqh 
siyasah, khususnya prinsip keadilan dan koeksistensi damai, dapat menjadi dasar normatif 
untuk membangun regulasi daerah yang inklusif tanpa menghilangkan identitas keislaman 
Aceh.82 

Dengan demikian, perspektif fiqh siyasah memberikan kerangka teoretis bahwa 
pemenuhan hak non-Muslim di Aceh bukan hanya kebutuhan politik modern, tetapi juga 
bagian dari amanah syariat Islam. Implementasi qanun seharusnya diarahkan untuk 

memperkuat maqāṣid al-syarīʿah dengan menjaga kemaslahatan bersama dan mencegah 
kerusakan sosial. Artinya, qanun dapat tetap menjadi simbol syariat Islam, tetapi 
penerapannya harus dilakukan dengan cara yang adil, persuasif, dan menghormati hak-
hak minoritas. 

 
PENUTUP 

Penerapan Syariat Islam di Aceh merupakan pengejawantahan dari kekhususan 
daerah sebagaimana diakui oleh konstitusi melalui Pasal 18B ayat (1) UUD 1945. 
Kekhususan tersebut memberikan legitimasi bagi Aceh untuk mengatur kehidupan 
masyarakatnya berdasarkan prinsip-prinsip Syariat Islam melalui Qanun sebagai produk 
hukum daerah. Dalam konteks sistem hukum nasional, keberadaan hukum Syariat di 
Aceh menempati posisi yang harmonis dan tidak bertentangan dengan sistem hukum 
Indonesia, sebab secara substansial tetap berlandaskan pada nilai-nilai Pancasila dan 
UUD 1945. Integrasi ini menunjukkan bahwa penerapan hukum Islam di Aceh bukan 
bentuk separatisme hukum, melainkan bagian dari pluralisme hukum yang diakui oleh 
negara. 

Kedudukan hukum Syariat Islam dalam sistem hukum nasional juga 
memperlihatkan adanya pola hubungan yang saling melengkapi antara hukum nasional 
dan hukum daerah berbasis agama. Melalui perangkat kelembagaan seperti Mahkamah 
Syar’iyah dan Wilayatul Hisbah, penerapan Syariat Islam di Aceh dijalankan dalam 

 
80 “Qanun Aceh Nomor 6 Tahun 2014 Tentang Hukum Jinayat.” 
81 Komnas H A M RI, “Laporan Tahunan 2021: Penegakan HAM Di Aceh Dalam Implementasi 

Syariat Islam” (Jakarta: Komnas HAM, 2021), hlm. 42-44. 
82 Zainuri, “Sharia and Constitutional Pluralism in Aceh: Between Identity and Citizenship.”, hlm. 

77-95. 



Pemenuhan Hak-Hak Non-Muslim Dalam Perspektif Fikih Siyasah... 

IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025  | 335  
 

koridor hukum nasional dengan prinsip otonomi khusus. Hal ini memperkuat posisi 
Aceh sebagai model daerah dengan penerapan hukum berbasis nilai-nilai keislaman yang 
tetap menjunjung asas keadilan, kepastian, dan kemanfaatan sebagaimana tujuan hukum 
nasional. Namun demikian, implementasi Qanun Syariat masih menghadapi tantangan 
dalam aspek pelaksanaan dan penegakannya, terutama terkait dengan koordinasi antar-
lembaga, keseragaman interpretasi hukum, dan penerimaan sosial masyarakat yang 
heterogen. 

Berdasarkan temuan tersebut, dapat disarankan agar pemerintah daerah Aceh 
bersama aparat penegak hukum terus memperkuat sinergi antara hukum Syariat dan 
hukum nasional melalui pembinaan regulasi yang lebih komprehensif dan inklusif. 
Diperlukan peningkatan kapasitas sumber daya manusia, khususnya aparat penegak 
hukum syariat, agar penerapan qanun tidak hanya bersifat simbolik, tetapi mampu 
mewujudkan keadilan substantif. Selain itu, perlu dilakukan sosialisasi hukum secara 
berkelanjutan kepada masyarakat guna meningkatkan kesadaran dan partisipasi publik 
dalam mendukung pelaksanaan Syariat Islam yang berkeadilan, toleran, dan sesuai prinsip 
negara hukum Indonesia. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
-. “Hasil Wawancara Lapangan Dengan Perwakilan Komunitas Non-Muslim Di Banda 

Aceh.” Banda Aceh, n.d. 
Abdul Hamid, Ahmad Fauzi. “Implementing Islamic Dress Code in Malaysia: Legal and 

Social Dimensions.” Asian Journal of Comparative Law 13, no. 2 (2018): 245–67. 
———. “Ramadan and Religious Minorities in Malaysia: Between Law and Social 

Norms.” Asian Journal of Comparative Law 14, no. 1 (2019): 55–57. 
Aceh, Ombudsman Republik Indonesia Perwakilan. “Laporan Tahunan 2021: Penegakan 

Syariat Islam Dan Perlindungan Hak Masyarakat Minoritas.” Banda Aceh: ORI 
Aceh, 2022. 

Aceh, Pemerintah Kota Banda. “Surat Edaran Wali Kota Nomor 451/2022 Tentang 
Penutupan Warung Makan Siang Hari Ramadhan.” Banda Aceh, n.d. 

Afrianty, Dina. “Local Politics and Legal Pluralism in Indonesia: The Case of Aceh.” 
Asian Journal of Comparative Law 14, no. 2 (2019): 315–38. 

al-Māwardī, Abū al-Ḥasan. Al-Aḥkām Al-Sulṭāniyyah Wa Al-Wilāyāt Al-Dīniyyah. Beirut: 

Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1985. 
al-Qaradawi, Yusuf. Fiqh Al-Jihād. Cairo: Maktabah Wahbah, 2009. 
———. Ghayr Al-Muslimīn Fī Al-Mujtama‘ Al-Islāmī. Kairo: Maktabah Wahbah, 1992. 
“Al-Qur’an Surah Al-Baqarah Ayat 245,” n.d. 
“Al-Qur’an Surah Al-Maidah Ayat 2,” n.d. 

al-Raisūnī, Ahmad. Maqāṣid Al-Sharī‘ah Al-Islāmiyyah Wa Makārimuhā. Rabat: Dār al-‘Ilm, 
1999. 

Al-Rasheed, Madawi. A Most Masculine State: Gender, Politics and Religion in Saudi Arabia. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2013. 

al-Syāṭibī, Abū Isḥāq. Al-Muwāfaqāt Fī Uṣūl Al-Sharīʿah. Beirut: Dār al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1997. 



Muhammad Rizki et.al  

 

336 |  IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025   

 

Amiruddin, Hasbi. “Ambiguitas Penerapan Syariat Islam Di Aceh: Antara Norma Dan 
Realitas.” Ijtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam Dan Kemanusiaan 21, no. 2 (2021): 
145–62. 

Amiruddin, M Hasbi. “Syariat Islam Dan Relasi Antarumat Beragama Di Aceh.” Jurnal 
Ijtihad 14, no. 2 (2020): 211–30. 

Amri, Yaser. “The Politics of Shari‘a in Aceh: The Symbolism of Islamic Law.” Al-
Jami‘ah: Journal of Islamic Studies 55, no. 1 (2017): 29–56. 

Aspinall, Edward. Peace without Justice? The Helsinki Peace Process in Aceh. Singapore: ISEAS, 
2008. 

Asshiddiqie, Jimly. Perihal Undang-Undang. Jakarta: Konstitusi Press, 2006. 
Auda, Jasser. Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. London: 

International Institute of Islamic Thought, 2008. 
———. Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. London: International Institute of 

Islamic Thought (IIIT), 2008. 
Barak, Aharon. Proportionality: Constitutional Rights and Their Limitations. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2012. 
Crouch, Melissa. “Constitutionalism, Islam and the Practice of Religious Freedom in 

Indonesia.” Oxford Journal of Law and Religion 2, no. 3 (2013): 410–35. 
Friedman, Lawrence M. The Legal System: A Social Science Perspective. New York: Russell 

Sage Foundation, 1975. 
Hosen, Nadirsyah. “Human Rights and the Implementation of Shari‘a in Aceh.” Journal 

of Law and Religion 26, no. 1 (2011): 143–76. 
Huda, Nurul. “Politik Hukum Syariat Islam Di Aceh: Antara Identitas Dan Hak 

Minoritas.” Jurnal Ijtihad UNIDA 22, no. 1 (2023): 1–20. 
———. “Qanun Syariat Dan Posisi Non-Muslim Di Aceh: Sebuah Analisis Ambiguitas 

Hukum.” Ijtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam Dan Kemanusiaan 20, no. 2 (2022): 
201–18. 

Indonesia, Mahkamah Agung Republik. Putusan Nomor 16 P/HUM/2013 tentang Uji 
Materiil Qanun Aceh (2013). 

International, Amnesty. Whipping and Intimidation: Discriminatory Application of Sharia in 
Aceh. London: Amnesty International, 2018. 

“International Covenant on Civil and Political Rights (ICCPR), Diratifikasi Dengan 
Undang-Undang Nomor 12 Tahun 2005,” 2005. 

Kelsen, Hans. Pure Theory of Law. Berkeley: University of California Press, 1967. 

Khallāf, ʿAbd al-Wahhāb. Siyāsah Sharʿiyyah Fī Al-Shuʾūn Al-Dustūriyyah Wa Al-Khārijiyyah 
Wa Al-Māliyyah. Kairo: Dār al-Qalam, 1988. 

Kitab Undang-Undang Hukum Pidana (KUHP) (n.d.). 
Kuru, Ahmet T. Secularism and State Policies toward Religion: The United States, France, and 

Turkey. Cambridge: Cambridge University Press, 2009. 
Lindsey, Tim, and Helen Pausacker. Religion, Law and Intolerance in Indonesia. London: 

Routledge, 2016. 
Melayu, Hasnul Arifin, and et al. “Perlindungan Minoritas Di Daerah Syariat: Studi 

Terhadap Qanun Jinayat.” Ijtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam Dan Kemanusiaan 23, 



Pemenuhan Hak-Hak Non-Muslim Dalam Perspektif Fikih Siyasah... 

IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025  | 337  
 

no. 1 (2023): 55–70. 
Mohd Kamal, Mohd Hisham. “The Application of Islamic Law in Malaysia: A 

Comparative Perspective.” Arab Law Quarterly 34, no. 1 (2020): 1–28. 
Munir, Muhammad. “Freedom of Religion and Belief in Indonesia: Constitutional 

Guarantees and Contemporary Challenges.” Indonesian Journal of International & 
Comparative Law 5, no. 2 (2022): 143–68. 

“Observasi Lapangan, Sekolah Menengah Negeri Banda Aceh.” Banda Aceh, n.d. 
Othman, Norani. “Muslim Women and the Challenge of Islamic 

Fundamentalism/Extremism: An Overview of Southeast Asian Muslim 
Women’s Struggle for Human Rights and Gender Equality.” Women’s Studies 
International Forum 29, no. 4 (2006): 339–53. 

Qanun Aceh Nomor 11 Tahun 2002 tentang Aqidah, Ibadah, dan Syiar Islam (n.d.). 
“Qanun Aceh Nomor 11 Tahun 2002 Tentang Pelaksanaan Syariat Islam Bidang Aqidah, 

Ibadah, Dan Syiar Islam,” 2002. 
“Qanun Aceh Nomor 6 Tahun 2014 Tentang Hukum Jinayat,” 2014. 
“Qanun Aceh Nomor 8 Tahun 2014 Tentang Pokok-Pokok Syariat Islam,” 2014. 
Qanun Aceh Nomor 8 Tahun 2015 tentang Pembinaan dan Perlindungan Aqidah (2015). 
Reid, Anthony. “Identity and Legitimacy in Aceh’s Sharia Experiment.” Journal of Southeast 

Asian Studies 42, no. 2 (2011): 293–314. 
RI, Komnas H A M. “Laporan Tahunan 2021: Penegakan HAM Di Aceh Dalam 

Implementasi Syariat Islam.” Jakarta: Komnas HAM, 2021. 
Rijal, Syamsul. “Islamic Law and Religious Minorities in Aceh: Managing Diversity in a 

Sharia-Inspired Region.” Al-Jami‘ah: Journal of Islamic Studies 58, no. 1 (2020): 29–
60. 

Taymiyyah, Ibn. Al-Siyāsah Al-Syar‘iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā‘ī Wa Al-Ra‘Iyyah. Kairo: al-
Maktabah al-Salafiyyah, 1966. 

Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia 1945, Pasal 28E ayat (1) (1945). 
“Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945,” 1945. 
Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh; Qanun Jinayat 

Nomor 6 Tahun 2014 (2006). 
“Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 Tentang Pemerintahan Aceh,” 2006. 
“Undang-Undang Nomor 24 Tahun 2003 Tentang Mahkamah Konstitusi.” Indonesia, 

2003. 
Watch, Human Rights. “Policing Morality: Abuses in the Application of Sharia in Aceh, 

Indonesia.” New York: Human Rights Watch, 2010. 
“Wawancara Dengan Pemilik Warung Non-Muslim Di Banda Aceh.” Banda Aceh, n.d. 
Zainuri, Ahmad. “Sharia and Constitutional Pluralism in Aceh: Between Identity and 

Citizenship.” JICL UNIDA 6, no. 2 (2023): 77–95. 
———. “Sharia Implementation and Maslahah Consideration in Aceh’s Autonomy.” 

JICL UNIDA 6, no. 2 (2023): 134–52. 
 
 
 



Muhammad Rizki et.al  

 

338 |  IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025   

 

 


