[JTIHADS

Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam
p-ISSN 1907-4514 | e-ISSN 2614-8471
Available at https://ejournal.unida.gontor.ac.id/index.php/ijtihad/index

Vol. 19.2 (December 2025)

Pages: 317-338
Pemenuhan Hak-Hak Non-Muslim

Dalam Perspektif Fikih Siyasah
(Analisa Qanun Aceh Nomot. 8 tahun 2015 Tentang Pembinaan Dan

Perlindungan Aqidah)
1 Muhammad Rizki* 2 Bustamam Usman
UIN Ar-Raniry Banda Aceh UIN Ar-Raniry Banda Aceh
210105106(@student.ar-raniry.ac.id Walidyazzuhra78@gmail.com
3 Safira Mustagqilla
UIN Ar-Raniry Banda Aceh
safira.mustaqilla@ar-raniry.ac.id
DOLI: 10.21111/ijtihad.v19i2.15114
Received: 27-09-2025 Revised: 20-12-2025 ‘ Approved: 22-12-2025
Abstract

This article aims to analyze the fulfillment of non-Muslim rights in the implementation of Islamic Syariah Qanun in Aceb,
particularly regarding dress regulations and restrictions during the month of Ramadan. This study is significant as it highlights
the tension between positive legal norms that gnarantee freedom of religion and social practices that tend to pressure non-
Muslims to conform to the majority’s rules. The research employs a qualitative approach with a normative juridical method,
Jocusing on the analysis of legislation, court decisions, and academic literature at both national and international levels. The
[findings indicate that, normatively, non-Muslims are not bound by the obligation to comply with syariah-based ganun.
However, in practice, they are still affected by social pressures and legal interpretations prevailing within society. This reveals
a gap between constitutional guarantees and social realities on the ground. From the perspective of figh siyasah, the principles
of al-“addlab (justice), la ikraba fi al-din (no compulsion in religion), and al-ta‘ayush al-silmi (peaceful coexcistence) should
serve as the foundation for implementing Islamic law, so that law can function as an instrument of substantive justice. In
conclusion, the protection of non-Muslim rights in Acel wonld be better ensured if the implementation of the qanun were
carried ont in a persuasive and dialogical manner, in line with the objectives of maqasid al-shari‘ab.

Keywords: Aceh Qanun, Non-Muslims, Human Rights, Figh Siyasah

Abstrak

ABSTRAK

Tulisan ini bertujuan untuk menganalisis pemenuhan hak-hak non-Muslim dalam penerapan Qanun Syatiat
Islam di Aceh, khususnya terkait aturan berpakaian dan aktivitas pada bulan Ramadhan. Kajian ini penting
karena menunjukkan adanya ketegangan antara norma hukum positif yang menjamin kebebasan beragama
dengan praktik sosial yang cenderung menekan non-Muslim agar menyesuaikan diri dengan aturan
mayoritas. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode yuridis-normatif yang
menitikberatkan pada analisis peraturan perundang-undangan, putusan pengadilan, serta literatur akademik
baik nasional maupun internasional. Hasil kajian menunjukkan bahwa secara normatif, non-Muslim tidak
terikat dengan kewajiban menjalankan qanun syariat, namun dalam praktiknya mereka tetap terdampak
oleh tekanan sosial dan penafsiran hukum yang berkembang di masyarakat. Temuan ini mengungkap

“corresponding anthor


https://ejournal.unida.gontor.ac.id/index.php/ijtihad/index
mailto:Walidyazzuhra78@gmail.com
mailto:safira.mustaqilla@ar-raniry.ac.id

Muhammad Rizki et.al

adanya kesenjangan antara jaminan konstitusional dengan realitas sosial di lapangan. Dari perspektif figh
siyasah, prinsip al-‘adalah (keadilan), 1a ikraha i al-din (tidak ada paksaan dalam agama), dan al-ta‘ayush al-
silmi (koeksistensi damai) seharusnya menjadi landasan dalam penerapan syariat Islam, sehingga hukum
dapat berfungsi sebagai instrumen keadilan substantif. Kesimpulannya, pemenuhan hak non-Muslim di
Aceh akan lebih terjamin apabila implementasi qanun dilakukan secara persuasif, dialogis, dan sesuai
dengan maqasid al-syari ah..

Kata Kunci: Qanun Aceb, Non-Muslim, Hak Asasi, Figh Styasah

PENDAHULUAN

Penerapan syariat Islam di Aceh merupakan fenomena hukum yang unik dalam
konteks Negara Kesatuan Republik Indonesia. Aceh memperoleh kewenangan khusus
melalui Pasal 18B UUD 1945 dan Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 tentang
Pemerintahan Aceh untuk membentuk qanun yang bercirikan syariah. Salah satu produk
hukumnya adalah Qanun Aceh Nomor 8 Tahun 2015 tentang Pembinaan dan
Perlindungan Aqidah, yang bertujuan menjaga kemurnian aqgidah umat Islam dari
penyimpangan dan penetrasi ajaran agama lain.' Qanun ini, misalnya, dalam Pasal 3
menegaskan ruang lingkup pembinaan meliputi pencegahan penyebaran aliran yang
menyimpang, sementara Pasal 6 melarang siapa pun melakukan kegiatan yang dapat
memengaruhi atau merusak akidah umat Islam. Ketentuan normatif semacam ini
menimbulkan problematika ketika diterapkan di tengah masyarakat Aceh yang plural
secara agama, sebab dampaknya berpotensi menjangkau warga non-Muslim yang secara
konstitusi tidak termasuk subjek hukum qanun tersebut.”

Di tengah realitas masyarakat yang plural, keberadaan qanun ini menimbulkan
pertanyaan akademik terkait pemenuhan hak-hak warga non-Muslim. Hal ini penting
mengingat UUD 1945 Pasal 28E ayat (1) menegaskan kebebasan setiap warga negara
untuk memilih agama dan beribadat sesuai keyakinannya.” Penerapan qanun berbasis
syariat, misalnya terkait pengaturan ibadah, ketentuan berpakaian, atau pembatasan
tertentu di ruang publik, dapat berdampak pada warga non-Muslim. Kondisi ini
menimbulkan potensi konflik antara hukum lokal dan prinsip non-diskriminatif yang
dijamin hukum nasional maupun instrumen hak asasi manusia internasional.* maupun
instrumen hak asasi manusia internasional seperti International Covenant on Civil and Political
Rights (ICCPR) yang telah diratifikasi Indonesia melalui UU No. 12 Tahun 2005.”

Dari sisi teoretis, penelitian ini menggunakan kerangka figh siyasah yang
menekankan prinsip maqasid al-syari‘ah (perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan
harta), dengan penckanan pada asas a/-‘adalah (keadilan), /i ikraba fi al-din (tidak ada

1 “Qanun Aceh Nomor 8 Tahun 2015 Tentang Pembinaan Dan Perlindungan Agidah” (2015).

2 Nadirsyah Hosen, “Human Rights and the Implementation of Shari‘a in Aceh,” Journal of Law
and Religion 26, no. 1 (2011): 143-176.

3 “Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia 1945, Pasal 28E Ayat (1)” (1945).

4 Ahmad Zainuri, “Sharia and Constitutional Pluralism in Aceh: Between Identity and
Citizenship,” Journal of Indonesian Comparative of Syari'ah Law (JICL): 6, no. 2 (2023): 77-95.

5> Dina Afrianty, “Local Politics and Legal Pluralism in Indonesia: The Case of Aceh,” Asian Journal
of Comparative Law 14, no. 2 (2019): 315-318.

318 | IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025



Pemenuhan Hak-Hak Non-Muslim Dalam Perspektif Fikih Siyasah...

paksaan dalam agama), dan a/-ta ‘ayush al-silmi (koeksistensi damai).’ Prinsip ini dipadukan
dengan teori pluralisme hukum, yang melihat interaksi antara hukum negara, hukum
agama, dan hukum sosial sebagai arena potensial benturan maupun kompromi.’
Penelitian ini berbeda dengan kajian sebelumnya karena menawarkan kerangka evaluasi
normatif baru yang menghubungkan magasid al-syari‘ah dengan standar hak asasi manusia
internasional dalam menilai praktik qanun di Aceh.

Berdasarkan persoalan tersebut, penelitian ini berangkat dari hipotesis bahwa
Qanun Aceh Nomor 8 Tahun 2015 secara normatif memang ditujukan untuk melindungi
akidah umat Islam, tetapi dalam praktiknya menimbulkan ambiguitas hukum dan
membuka ruang pembatasan terhadap hak-hak konstitusional warga non-Muslim. Untuk
menguji hipotesis ini, penelitian menggunakan metode yuridis-normatif dengan analisis
dokumen hukum dan literatur akademik yang relevan. Pertanyaan penelitian yang
diajukan adalah:

1. Bagaimana Qanun Aceh No. 8 Tahun 2015, khususnya pasal-pasal yang mengatur
ruang lingkup pembinaan (Pasal 3) dan larangan (Pasal 6), dipraktikkan di tengah
masyarakat plural?

2. Apa bentuk konkret “ambiguitas hukum” yang timbul—apakah berupa tumpang
tindih norma, ketidakpastian penerapan, atau tekanan sosial terhadap non-
Muslim?

3. Bagaimana pembatasan hak konstitusional warga non-Muslim dapat diamati,
misalnya dalam hal kebebasan beribadah, aktivitas publik, atau interaksi dengan
aparat?

4. Sejauh mana kerangka figh siyasah (al-‘adalah, 1a ikraha fi al-din, al-ta‘ayush al-
silmi) dan teori pluralisme hukum dapat digunakan sebagai tolok ukur untuk
menilai konsistensi qanun dengan prinsip konstitusional dan HAM internasional?
Hasil penelitian diharapkan memberikan kontribusi akademik bagi diskursus

hukum tata negara dan hukum Islam kontemporer, khususnya mengenai relasi antara
hukum lokal bercorak agama dengan prinsip pluralisme hukum. Secara praktis, penelitian
ini dapat menjadi dasar rekomendasi kebijakan agar pelaksanaan qanun di Aceh tetap
sejalan dengan prinsip keadilan, toleransi, dan perlindungan minoritas dalam bingkai
Negara Kesatuan Republik Indonesia.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan kombinasi metode
yuridis-normatif dan yuridis-empiris. Pendekatan ini dipilih karena permasalahan yang
dikaji tidak hanya menyangkut norma hukum tertulis dalam Qanun Aceh Nomor 8
Tahun 2015 tentang Pembinaan dan Perlindungan Aqidah, tetapi juga berkaitan dengan
praktik penerapannya dalam kehidupan sehari-hari warga non-Muslim di Aceh. Dari sisi

6 Zainuri, “Sharia and Constitutional Pluralism in Aceh: Between Identity and Citizenship.” Hlm.
77-95.

7 Mohd Hisham Mohd Kamal, “The Application of Islamic Law in Malaysia: A Comparative
Perspective,” Arab Law Qunarterly 34, no. 1 (2020): 1-28.

IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025 | 319



Muhammad Rizki et.al

empiris, penelitian ini dirancang melalui wawancara mendalam (in-depth interview) dengan
informan kunci yang dipilih menggunakan teknik purposive sampling, kemudian diperluas
dengan snowball sampling untuk menjangkau responden yang relevan. Informan meliputi
pejabat Dinas Syariat Islam, aparat Satpol PP/WH, tokoh agama, tokoh masyarakat, serta
perwakilan komunitas non-Muslim yang terdampak langsung. Jumlah wawancara
direncanakan sebanyak 15-20 orang hingga mencapai titik kejenuhan data (data saturation).
Analisis data dilakukan dengan metode coding tematik yang menyoroti kategori seperti
“ambiguitas hukum,” “pembatasan hak,” dan “tekanan sosial,” serta diverifikasi dengan
triangulasi dokumen, termasuk qanun, putusan pengadilan, laporan Ombudsman, dan
literatur akademik. Mengingat sensitifnya isu keagamaan dan potensi risiko sosial,
penelitian ini menjunjung prosedur etika melalui izin resmi lembaga terkait, penggunaan
informed consent, dan perlindungan identitas informan dengan sistem anonimisasi.”

Sementara itu, analisis normatif dilakukan dengan menilai konsistensi Qanun No.
8 Tahun 2015 terhadap prinsip konstitusional, hukum nasional, dan instrumen hak asasi
manusia internasional. Langkah analisis meliputi interpretasi tekstual terhadap pasal-pasal
utama seperti Pasal 3 tentang ruang lingkup pembinaan dan Pasal 6 tentang larangan,
perbandingan yuridis dengan praktik hukum Islam di negara lain seperti Malaysia dan
Brunei Darussalam, serta uji kesesuaian konstitusional dengan merujuk pada UUD 1945,
putusan Mahkamah Agung terkait uji materiil qanun, dan prinsip Mahkamah Konstitusi
mengenai kebebasan beragama. Di samping itu, penelitian ini juga mengadopsi
pendekatan hak asasi internasional, khususnya International Covenant on Civil and Political
Rights (ICCPR) yang telah diratifikasi melalui Undang-Undang Nomor 12 Tahun 2005,
sebagai tolok ukur kepatuhan Aceh terhadap standar universal.” Dengan kombinasi
tersebut, penelitian ini diharapkan dapat mengungkap kesenjangan antara norma dan
praktik, sekaligus menilai legitimasi penerapan qanun melalui perspektif hukum tata
negara, figh siyasah, dan standar hak asasi manusia internasional."

PEMBAHASAN
1. Ketentuan Berpakaian Bagi Non-Muslim Dalam Perspektif Qanun Aceh
Implementasi aturan berpakaian di Aceh menjadi salah satu indikator paling nyata
dari penerapan syariat Islam di ruang publik. Qanun Aceh, terutama Nomor 11 Tahun
2002 tentang Agidah, Ibadah, dan Syiar Islam secara eksplisit menyatakan dalam Pasa/
13 ayat (1) bahwa setiap orang Islam wajib berpakaian Islami, yang didefinisikan sebagai
“menutup aurat dan tidak menyerupai lawan jenis." Ketentuan serupa ditegaskan dalam
Qanun Nomor 8 Tahun 2015 tentang Pembinaan dan Perlindungan Aqgidah, yang dalam

8 Syamsul Rijal, “Islamic Law and Religious Minorities in Aceh: Managing Diversity in a Shatia-
Inspired Region,” A/-Jami‘ah: Journal of Islamic Studies 58, no. 1 (2020): 29—60.

9 Melissa Crouch, “Constitutionalism, Islam and the Practice of Religious Freedom in Indonesia,”
Oxford Journal of Law and Religion 2, no. 3 (2013): 410-435.

10 Muhammad Munir, “Freedom of Religion and Belief in Indonesia: Constitutional Guarantees
and Contemporary Challenges,” Indonesian Journal of International & Comparative Law 5, no. 2 (2022): 143—
168.

11 “Qanun Aceh Nomor 11 Tahun 2002 Tentang Aqidah, Ibadah, Dan Syiar Islam” (n.d.).

320 | IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025



Pemenuhan Hak-Hak Non-Muslim Dalam Perspektif Fikih Siyasah...

Pasal 3 hurnf a menetapkan ruang lingkup pembinaan meliputi peningkatan ketakwaan
melalui pengamalan ajaran Islam secara kaffah, termasuk dalam aspek berpakaian.'
Secara normatif, klausul ini hanya mengikat Muslim. Namun, dalam praktik sosial,
standar berpakaian Islami menjelma sebagai norma kolektif yang juga memberi tekanan
terhadap warga non-Muslim untuk menyesuaikan diri di ruang publik.

Fenomena ini memunculkan problem interpretasi. Secara leksikal, istilah “setiap
orang Islam” dalam Qanun 11/2002 membatasi kewajiban hanya kepada Muslim.
Namun, praktik administratif Satpol PP/WH sering menafsirkan norma tersebut lebih
luas dengan melakukan penertiban terhadap non-Muslim yang dianggap tidak berpakaian
sopan di tempat umum.” Kasus-kasus penertiban lapangan yang diberitakan
Ombudsman Aceh, meski jarang dibawa ke ranah pidana, memperlihatkan adanya
discretionary enforcement di mana aparat menggunakan pendekatan persuasif terhadap non-
Muslim." Hal ini menunjukkan tetjadinya pergeseran makna norma: dari kewajiban
formal bagi Muslim, menjadi standar sosial yang berlaku secara universal di ruang publik
Aceh.

Dalam konteks hukum nasional, ketentuan berpakaian bagi non-Muslim di Aceh
menimbulkan ketegangan antara prinsip kebebasan berekspresi dan beragama yang
dijamin oleh UUD 1945 dengan kewenangan otonomi khusus Aceh dalam melaksanakan
syariat Islam. Dari perspektif figh siyasah, isu ini berkaitan dengan prinsip al-‘adalah
(keadilan) dan al-ta‘ayush al-silmi (koeksistensi damai), yang menuntut agar penerapan
hukum Islam di masyarakat plural tidak menimbulkan diskriminasi terhadap kelompok
minoritas."

Selain itu, dalam literatur akademik, Aceh dipandang sebagai “laboratorium
konstitusional” di mana pluralitas hukum diintegrasikan antara qanun syariat dan hukum
nasional. Studi Journal of Indonesian Comparative of Syariah Law (JICL) menekankan
bahwa ketentuan berpakaian di Aceh mencerminkan interaksi antara hukum formal dan
norma sosial, di mana ekspektasi sosial dapat memengaruhi perilaku individu tanpa harus
melalui instrumen hukum formal. Dengan kata lain, aturan berpakaian bukan hanya
instrumen religius, tetapi juga mekanisme sosial yang membentuk standar moral kolektif
dalam masyarakat Aceh, yang berdampak terhadap semua warga, termasuk non-Muslim. '

Secara akademik, fenomena ini menyoroti dua dimensi utama: pertama, dimensi
yuridis, yaitu batas formal qanun yang mengikat Muslim; kedua, dimensi sosial, yaitu
tekanan sosial yang memengaruhi perilaku non-Muslim. Kedua dimensi ini saling terkait
dan menunjukkan pentingnya menafsirkan qanun tidak hanya secara legal formal, tetapi

12 Qanun Aceh Nomor 8 Tahun 2015 tentang Pembinaan dan Petlindungan Agidah.

13 Rijal, “Islamic Law and Religious Minorities in Aceh: Managing Diversity in a Sharia-Inspired
Region.”, hlm. 35-36.

14 Ombudsman Republik Indonesia Perwakilan Aceh, “Laporan Tahunan 2021: Penegakan
Syariat Islam Dan Perlindungan Hak Masyarakat Minoritas” (Banda Aceh: ORI Aceh, 2022), hlm. 14-16.

15 Zainuri, “Sharia and Constitutional Pluralism in Aceh: Between Identity and Citizenship.”, hlm.
81.

16 Hasnul Arifin Melayu and et al., “Perlindungan Minoritas Di Daerah Syatiat: Studi Terhadap
Qanun Jinayat,” [jzibad: Jurnal Wacana Hukum Islam Dan Kemanusiaan 23, no. 1 (2023): 55-70., hlm. 53-55.

IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025 | 321



Muhammad Rizki et.al

juga melalui pemahaman terhadap budaya hukum dan dinamika sosial masyarakat.
Dengan demikian, pembahasan ketentuan berpakaian bagi non-Muslim di Aceh perlu
ditempatkan dalam kerangka interaksi antara norma hukum formal, nilai sosial, dan
prinsip-prinsip keadilan serta koeksistensi damai yang menjadi dasar figh siyasah."

1.1 Impelementasi Norma Berpakaian Di Ruang Publik

Implementasi ketentuan berpakaian di ruang publik Aceh tidak dapat dilepaskan
dari interaksi antara norma hukum formal dan norma sosial yang hidup dalam
masyarakat. Meskipun secara yuridis Qanun Nomor 11 Tahun 2002 dan Qanun Nomor
8 Tahun 2015 menegaskan kewajiban berpakaian Islami bagi umat Islam, dalam
praktiknya norma tersebut membentuk standar sosial kolektif yang turut memengaruhi
non-Muslim. Dengan kata lain, keberadaan aturan ini berfungsi tidak hanya sebagai
regulasi formal, tetapi juga sebagai simbol identitas moral yang dijunjung tinggi
masyarakat Aceh.®

Kajian akademik mencatat bahwa kepatuhan terhadap norma berpakaian
seringkali tidak hanya lahir dari sanksi hukum, tetapi dari tekanan sosial dan ekspektasi
masyarakat. Dalam konteks ini, non-Muslim di Aceh cenderung menyesuaikan diri agar
tidak dianggap melanggar norma kesopanan publik. Proses ini memperlihatkan
bagaimana norma agama yang dilembagakan dalam bentuk qanun memiliki kekuatan
membentuk perilaku sosial di luar komunitas Muslim. "

Secara empiris, wawancara dengan perwakilan komunitas non-Muslim di Banda
Aceh menunjukkan bahwa meskipun mereka tidak pernah diproses secara hukum, ada
ckspektasi kuat dari masyarakat sekitar untuk mengenakan pakaian yang sopan sesuai
standar Islami, terutama bagi perempuan.” Tekanan sosial ini menciptakan homogenitas
perilaku yang melampaui batas teks hukum. Dalam kerangka teori /wing law, norma
berpakaian di Aceh dapat dipahami sebagai hukum yang hidup: tertulis dalam ganun,
tetapi dijalankan melalui mekanisme kontrol sosial yang lebih efektif daripada sanksi
formal.”

Studi perbandingan memperlihatkan pola serupa di Malaysia, di mana hukum
syariah hanya berlaku bagi Muslim, tetapi standar sosial mayoritas turut memengaruhi
minoritas dalam interaksi publik.” Di Arab Saudi, penelitian internasional menunjukkan
bahwa religious police menegakkan aturan berpakaian berbasis agama dengan dimensi sosial

17 Melayu and al, hlm. 57.

8 Yaser Amri, “The Politics of Shari‘a in Aceh: The Symbolism of Islamic Law,” A/-Jami‘ah:
Journal of Islamic Studies 55, no. 1 (2017): 29-56.

19 M Hasbi Amiruddin, “Syariat Islam Dan Relasi Antarumat Beragama Di Aceh,” Jurnal Ijtihad
14, no. 2 (2020): 211-230.

20 -, “Hasil Wawancara Lapangan Dengan Perwakilan Komunitas Non-Muslim Di Banda Aceh”
(Banda Aceh, n.d.).

2! Lawrence M Friedman, The Legal System: A Social Science Perspective New York: Russell Sage
Foundation, 1975), hlm. 16-20.

22 Ahmad Fauzi Abdul Hamid, “Implementing Islamic Dress Code in Malaysia: Legal and Social
Dimensions,” Asian Journal of Comparative Law 13, no. 2 (2018): 245-267.

322 | IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025



Pemenuhan Hak-Hak Non-Muslim Dalam Perspektif Fikih Siyasah...

yang lebih dominan daripada legal formal, sehingga menimbulkan homogenitas kultural.”

Dengan demikian, Aceh menghadirkan model hibrid, di mana ketentuan formal hanya
mengikat Muslim, tetapi norma sosial menekan non-Muslim untuk beradaptasi.

Dari perspektif hak asasi manusia, praktik ini menimbulkan tantangan. Di satu
sisi, otonomi khusus Aceh memberikan legitimasi terhadap penerapan syatiat Islam di
ranah publik, termasuk aturan berpakaian. Namun di sisi lain, universalitas hak-hak sipil
menuntut adanya jaminan bahwa non-Muslim tidak dipaksa untuk mengikuti ketentuan
agama mayoritas. Ketegangan inilah yang menjadikan Aceh sebagai model menarik bagi
studi tentang relasi antara hukum agama, negara, dan hak minoritas dalam konteks negara
demokratis.**

1.2 Analisis Normatif

Dari sisi konstitusi, hak berpakaian merupakan bagian dari kebebasan berekspresi
sebagaimana diatur dalam Pasa/ 28E ayat (2) UUD 1945, dan hak bebas dari diskriminasi
sebagaimana ditegaskan dalam Pasa/ 281 ayat (2). Sementara itu, Pasal 125 UUPA (UU
No. 11/2006) menyatakan bahwa syariat Islam hanya betlaku bagi pemeluk Islam,
sedangkan non-Muslim tunduk pada hukum nasional kecuali secara sukarela memilih
hukum syariat.”> Artinya, secara normatif, aturan berpakaian Islami tidak mengikat non-
Muslim.

Meskipun demikian, realitas hukum tidak selalu sejalan dengan teks normatif.
Penelitian [jtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam dan Kemanusiaan menunjukkan bahwa qanun
syariat di Aceh cenderung melahirkan ambiguitas: secara formal hanya berlaku bagi
Muslim, tetapi dalam praktiknya juga memberi tekanan sosial pada non-Muslim.”
Ambiguitas ini membuat posisi non-Muslim rawan mengalami diskriminasi kultural,
meski secara hukum mereka memiliki kebebasan untuk tidak mengikuti aturan syariat.

Dalam perspektif hukum Islam, Yusuf al-Qaradawi menegaskan bahwa non-
Muslim tidak boleh dipaksa menjalankan hukum ibadah umat Islam, tetapi mereka tetap
dituntut menghormati norma publik yang berlaku.”” Prinsip ini relevan dengan konteks
Aceh, di mana aturan berpakaian dipahami sebagai bagian dari norma publik. Namun,
penting untuk membedakan antara penghormatan sosial dengan pemaksaan hukum, agar
tidak terjadi pelanggaran prinsip keadilan.

Namun, penelitian menunjukkan adanya ambiguitas. Jurnal Ijtihad: Jurnal
Wacana Hukum Islam dan Kemanusiaan mencatat bahwa qanun syariat di Aceh sering

23 Madawi Al-Rasheed, A Most Masculine State: Gender, Politics and Religion in Saudi Arabia
(Cambridge: Cambridge University Press, 2013), hlm. 112-115.

24 Tim Lindsey and Helen Pausacker, Relgion, Law and Intolerance in Indonesia (London: Routledge,
2016), hlm. 132.

25 “Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 Tentang Pemerintahan Aceh; Qanun Jinayat Nomor
6 Tahun 2014 (20006).

26 Hasbi Amiruddin, “Ambiguitas Penerapan Syariat Islam Di Aceh: Antara Norma Dan Realitas,”
Ijtibad: Jurnal Wacana Huknm Isiam Dan Kemanusiaan 21, no. 2 (2021): 145-62.

27 Yusuf al-Qaradawi, Ghayr Al-Muslimin Fi Al-Mujtama‘ Al-Islami (Kairo: Maktabah Wahbah,
1992), him. 92.

IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025 | 323



Muhammad Rizki et.al

menimbulkan tekanan sosial pada non-Muslim meskipun secara hukum tidak
diwajibkan.”® Ambiguitas ini membuka ruang diskriminasi kultural yang dapat
mengganggu hak konstitusional non-Muslim. Dari perspektif hukum Islam, Yusuf al-
Qaradawi menegaskan bahwa non-Muslim tidak boleh dipaksa menjalankan hukum
ibadah umat Islam, meskipun tetap dituntut menghormati norma publik.”’ Dengan
demikian, penting membedakan antara penghormatan sosial terhadap norma publik dan
pemaksaan hukum, agar prinsip al-‘adalah (keadilan) dan al-ta‘ayush al-silmi (koeksistensi
damai) tetap tetjaga.

Dalam kerangka analisis HAM internasional, ICCPR Pasal 18 menjamin
kebebasan beragama dan larangan pemaksaan. Jika diterapkan uji proporsionalitas, maka
pembatasan kebebasan berpakaian hanya sah bila memenubhi tiga syarat: (1) ditetapkan
oleh hukum, (2) diperlukan untuk tujuan sah seperti ketertiban umum, dan (3)
proporsional terhadap tujuan.”’ Dengan demikian, setiap praktik penegakan aturan
berpakaian terhadap non-Muslim di Aceh harus diuji berdasarkan parameter ini.

1.3 Analisis Yuridis Komparatif

Dalam hukum nasional Indonesia, pengaturan pakaian hanya terbatas pada
norma kesusilaan dalam KUHP Pasa/ 281-282."" Aceh menjadi satu-satunya daerah yang
secara formal mengatur tata cara berpakaian melalui qanun berbasis syariat.
Dibandingkan Malaysia, di mana non-Muslim terbebas dari kewajiban hukum berpakaian
Islami, Aceh lebih kompleks karena norma sosial membuat minoritas tetap terdampak.
Sebaliknya, Turki sebelum reformasi justru melarang jilbab dalam institusi publik demi
sekularisme.” Dengan demikian, model Aceh menempati posisi tengah antara regulasi
formal dan norma sosial, tetapi menyisakan tantangan berupa ketidakpastian hukum bagi
non-Muslim.

Dalam praktiknya, penegakan aturan berpakaian bagi non-Muslim di Aceh
menimbulkan ambiguitas hukum yang dapat dibaca pada dua level. Pertama, ambiguitas
normatif terlihat dari kontradiksi antara teks hukum dengan realitas sosial. Misalnya,
Qanun Aceh Nomor 11 Tabun 2002 Pasal 13 ayat (1) secara tegas hanya mewajibkan Muslim
untuk berpakaian Islami, sementara Pasa/ 125 UUPA menegaskan bahwa syariat hanya
berlaku bagi pemeluk Islam.” Namun dalam praktik administratif, standar berpakaian
Islami diterapkan secara sosial kepada semua warga, termasuk non-Muslim, sehingga
menimbulkan perluasan makna di luar yang diatur teks hukum.

28 Nurul Huda, “Qanun Syariat Dan Posisi Non-Muslim Di Aceh: Sebuah Analisis Ambiguitas
Hukum,” Ijtibad: Jurnal Wacana Hukum Islam Dan Kemannsiaan 20, no. 2 (2022): 201-218.

2 Yusuf al-Qaradawi, Figh Al-Jihad (Cairo: Maktabah Wahbah, 2009), hlm 312.

30 Crouch, “Constitutionalism, Islam and the Practice of Religious Freedom in Indonesia.”, hlm.
418-420.

31 “Kitab Undang-Undang Hukum Pidana (IKUHP)” (n.d.), hlm. 281-282.

32 Ahmet T Kuru, Secularism and State Policies toward Religion: The United States, France, and Turkey
(Cambridge: Cambridge University Press, 2009), hlm. 172-174.

33 Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh; Qanun Jinayat Nomor
6 Tahun 2014.

324 | IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025



Pemenuhan Hak-Hak Non-Muslim Dalam Perspektif Fikih Siyasah...

Kedua, ambiguitas muncul dalam aspek implementasi dan penegakan hukum.
Laporan Ombudsman Aceh menunjukkan bahwa meskipun aparat jarang memproses
non-Muslim ke pengadilan, mereka tetap melakukan penertiban lapangan melalui teguran
atau pendekatan persuasif.’* Kondisi ini menunjukkan adanya diseretionary enforcement, yaitu
penegakan hukum yang fleksibel untuk menjaga harmoni sosial. Akan tetapi, fleksibilitas
tersebut menciptakan ketidakpastian hukum karena non-Muslim tidak dapat
memprediksi batas tegas antara norma yang bersifat sosial dan norma yang memiliki
konsekuensi hukum formal.

Ketiga, ambiguitas tersebut berimplikasi pada hak konstitusional non-Muslim,
terutama dalam hal kebebasan berekspresi dan beragama yang dijamin UUD 1945 Pasal
28E dan Pasal 281.% Di satu sisi, non-Muslim memiliki dasar hukum untuk tidak tunduk
pada aturan berpakaian Islami, tetapi di sisi lain tekanan sosial dan tindakan administratif
menempatkan mereka dalam posisi seolah-olah terikat oleh ketentuan tersebut.
Ambiguitas inilah yang menimbulkan kerentanan terhadap diskriminasi kultural dan
ketidakpastian perlindungan hukum bagi minoritas.

Jika dibandingkan dengan konteks internasional, pola Aceh menempati posisi di
antara Malaysia dan Turki. Di Malaysia, hukum syariah hanya mengikat Muslim,
sementara non-Muslim terbebas dari kewajiban berpakaian kecuali dalam ruang formal
tertentu. Sebaliknya, Turki sebelum reformasi 2000-an justru pernah melarang jilbab di
lembaga publik atas nama sekularisme. Aceh mengambil jalan tengah: secara formal
hanya berlaku bagi Muslim, tetapi secara sosial memberi tekanan juga kepada non-
Muslim.*® Dengan demikian, Aceh menghadirkan model hibrid antara norma hukum
formal dan norma sosial yang memengaruhi perilaku masyarakat lintas agama.

2. Hak-Hak Non-Muslim Pada Bulan Ramadhan

Penerapan Qanun Syariat Islam di Aceh pada bulan Ramadhan memiliki dampak
yang tidak hanya terbatas pada umat Islam, melainkan juga menyentuh kehidupan warga
non-Muslim. Qanun Aceh Nomor 11 Tahun 2002 tentang Pelaksanaan Syariat Islam di
Bidang Aqidah, Ibadah, dan Syiar Islam pada Pasa/ 15 ayat (1) menyebutkan: “Setiap orang
Islam wajib melaksanakan ibadah puasa Ramadhan sesuai dengan ketentuan syariat
Islam.””" Sementara itu, Qanun Aceh Nomor 6 Tahun 2014 tentang Hukum Jinayat pada
Pasal 20 mengatur larangan makan, minum, dan merokok di tempat umum pada siang
hari selama Ramadhan bagi setiap orang yang beragama Islam.” Secara normatif, kedua
aturan ini mengikat Muslim, bukan non-Muslim. Namun, praktik sosial menunjukkan

34 Aceh, “Laporan Tahunan 2021: Penegakan Syariat Islam Dan Petlindungan Hak Masyarakat
Minoritas.”, hlm. 14-16.

3 “Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945, 1945.

36 Norani Othman, “Muslim Women and the Challenge of Islamic Fundamentalism/Extremism:
An Overview of Southeast Asian Muslim Women’s Struggle for Human Rights and Gender Equality,”
Women’s Studies International Forum 29, no. 4 (2006): 339-53.

37 “Qanun Aceh Nomor 11 Tahun 2002 Tentang Pelaksanaan Syatiat Islam Bidang Agqidah,
Ibadah, Dan Syiar Islam,” 2002.

38 “Qanun Aceh Nomor 6 Tahun 2014 Tentang Hukum Jinayat,” 2014.

IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025 | 325



Muhammad Rizki et.al

adanya perluasan implementasi: restoran dan warung makan milik non-Muslim juga
diwajibkan menutup usahanya pada siang hari, baik melalui surat edaran pemerintah
daerah maupun tindakan penertiban oleh Satpol PP/WH.”

Ambiguitas muncul karena teks hukum menyebut “setiap orang Islam,” tetapi
praktik administratif memperluas cakupan ke non-Muslim melalui regulasi turunan.
Misalnya, Surat Edaran Wali Kota Banda Aceh Nomor 451/2022 menginstruksikan
penutupan warung makan pada siang hari Ramadhan tanpa menyebut klausul
pengecualian bagi non-Muslim.” Akibatnya, non-Muslim kehilangan akses terhadap hak
ekonominya, sekaligus kebebasan menjalankan aktivitas keseharian yang seharusnya
dijamin konstitusi.

Sejumlah penelitian menegaskan adanya double impact dari penerapan ganun
Ramadhan: di satu sisi memperkuat identitas keislaman masyarakat, namun di sisi lain
menimbulkan eksklusi bagi non-Muslim." Fenomena ini tidak hanya didasarkan pada
norma hukum, melainkan juga tekanan sosial, di mana non-Muslim merasa harus
menyesuaikan diri untuk menghindari stigma. Studi Ijtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam
dan Kemanusiaan menunjukkan bahwa implementasi larangan Ramadhan sering
diperlakukan sebagai norma sosial yang bersifat binding bagi semua warga, meski secara
hukum hanya berlaku bagi Muslim.*

Jika dibandingkan dengan Malaysia, aturan mengenai puasa bersifat lebih
proporsional. Syariah Court hanya mengatur kewajiban Muslim, sedangkan non-Muslim
bebas makan dan minum pada siang hari Ramadhan.* Tekanan sosial tetap ada, tetapi
tidak didukung oleh tindakan administratif yang membatasi hak ekonomi. Hal ini berbeda
dengan Aceh, di mana norma hukum formal diperkuat dengan edaran pemerintah daerah
dan tindakan penertiban, sehingga menciptakan ruang ambiguitas bagi posisi non-
Muslim. Oleh karena itu, penerapan Qanun Ramadhan di Aceh seharusnya
mempertimbangkan keseimbangan antara kewajiban syiar Islam bagi Muslim dan
petlindungan hak non-Muslim sebagai bagian dari warga negara.

2.1 Analisis Normatif Hak Non-Muslim Pada Ramadhan

Secara normatif, hak-hak non-Muslim di Aceh pada bulan Ramadhan
memperlihatkan adanya tarik-menarik antara kewajiban sektoral daerah berbasis agama
dengan hak asasi universal yang dijamin konstitusi. Dari sisi teori konflik norma, terdapat
tiga prinsip utama yang relevan: lex superior derogat legi inferiori (norma lebih tinggi

3 Rijal, “Islamic Law and Religious Minorities in Aceh: Managing Diversity in a Sharia-Inspired
Region.”, hlm. 40-42.

40 Pemerintah Kota Banda Aceh, “Surat Edaran Wali Kota Nomor 451/2022 Tentang Penutupan
Warung Makan Siang Hari Ramadhan” (Banda Aceh, n.d.).

41 Ahmad Zainuri, “Shatia Implementation and Maslahah Consideration in Aceh’s Autonomy,”
JICL UNIDA 6, no. 2 (2023): 140-143.

42 Huda, “Qanun Syariat Dan Posisi Non-Muslim Di Acch: Sebuah Analisis Ambiguitas
Hukum.”, hlm. 206-210.

43 Ahmad Fauzi Abdul Hamid, “Ramadan and Religious Minorities in Malaysia: Between Law and
Social Norms,” Asian Journal of Comparative Law 14, no. 1 (2019): 55-57.

326 | IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025



Pemenuhan Hak-Hak Non-Muslim Dalam Perspektif Fikih Siyasah...

mengesampingkan norma lebih rendah), lex specialis derogat legi generali (aturan khusus
mengesampingkan aturan umum), dan lex posterior derogat legi priori (aturan baru
mengesampingkan aturan lama).* Dalam konteks Aceh, qanun sebagai produk hukum
daerah tidak bisa mengesampingkan konstitusi yang memiliki posisi tertinggi dalam
hierarki peraturan perundang-undangan (lex superior).” Oleh karena itu, meskipun
qanun dapat dipandang sebagai lex specialis bagi Aceh, keberlakuannya tetap tunduk pada
prinsip hak asasi manusia yang dijamin UUD 1945.

Namun, dalam praktik, muncul ambiguitas: apakah syariat Islam yang dituangkan
dalam qanun dapat dipandang sebagai lex specialis dalam wilayah Aceh sehingga memiliki
legitimasi mengatur bahkan warga non-Muslim? Atau justru lex superior dalam bentuk
UUD 1945 dan ICCPR mengharuskan pengecualian bagi non-Muslim? Ketegangan
inilah yang menimbulkan ketidakpastian normatif. Jika hak non-Muslim terganggu
misalnya karena warung makan dipaksa tutup siang hari Ramadhan jalur hukum konkret
yang tersedia adalah: (a) uji materiil qanun ke Mahkamah Agung berdasarkan UU No. 12
Tahun 2011 tentang Pembentukan Peraturan Perundang-undangan; (b) pengujian
konstitusionalitas ke Mahkamah Konstitusi bila qanun dianggap melanggar hak yang
dijamin UUD; (c) gugatan administratif ke PTUN terhadap keputusan pejabat daerah
(misalnya surat edaran yang memaksa penutupan warung non-Muslim); dan (d)
pengaduan ke Ombudsman atas dugaan maladministrasi.** Namun, efektivitas jalur-jalur
ini masih terbatas, mengingat faktor politik lokal, keterbatasan akses keadilan bagi
minoritas, dan tekanan sosial yang membuat non-Muslim enggan menempuh litigasi."

Dari perspektif maqasid al-syari‘ah, penilaian terhadap qanun harus
mempertimbangkan lima tujuan pokok syatiat (a/-daririyydt al-khams): agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta.”® Literatur klasik (al-Syatibi dalam a/Muwifagd?) menekankan
petlindungan agama mayoritas, sedangkan literatur modern (Jasser Auda)
mengembangkan maqasid sebagai sistem nilai inklusif yang juga melindungi hak
minoritas.” Dalam konteks Ramadhan, terdapat trade-off antara hifZ a/-din (memelihara
sylar Islam secara kolektif) dengan hifz al-nafs dan hifz al-mal (hak hidup dan mencari
nafkah non-Muslim). Prinsip maslahah menuntut agar syiar Islam dijalankan tanpa
mengorbankan hak dasar minoritas, misalnya dengan memberikan pengecualian formal
bagi non-Muslim atau memperbolehkan warung non-Muslim tetap buka dengan syarat
tertentu (misalnya penggunaan tirai).

Lebih lanjut, pendekatan penegakan qanun yang persuasif-dialogis lebih
konsisten dengan maqasid. Studi kebijakan di Aceh menunjukkan bahwa pendekatan

4 Hans Kelsen, Pure Theory of Law (Betkeley: University of California Press, 1967), hlm. 215-220.

4 Jimly Asshiddiqie, Peribal Undang-Undang (Jakarta: Konstitusi Press, 2000), hlm. 134-136.

46 “Undang-Undang Nomor 24 Tahun 2003 Tentang Mahkamah Konstitusi” (Indonesia, 2003).

47 Crouch, “Constitutionalism, Islam and the Practice of Religious Freedom in Indonesia.”, hlm.
418-420.

4 Abu Ishaq al-Syatibi, A/+Muwdfagat Fi Usil Al-Shari‘ah (Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah,
1997), hlm. 192-195.

4 Jasser Auda, Magasid Al-Shariabh as Philosophy of Islamic Law (London: International Institute of
Islamic Thought (IIIT), 2008), hlm. 33-36.

IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025 | 327



Muhammad Rizki et.al

persuasif yang melibatkan tokoh agama, masyarakat sipil, dan aparat lebih efektif
menurunkan pelanggaran sosial ketimbang penegakan represif.”’ Pendekatan ini dapat
dilembagakan melalui: (a) forum konsultasi syariat yang melibatkan perwakilan non-
Muslim; (b) pedoman toleransi Ramadhan yang dikeluarkan pemerintah daerah; (c)
pelatihan aparat Satpol PP/WH untuk mengedepankan dialog; dan (d) mekanisme
akuntabilitas melalui Ombudsman dan Komnas HAM. Dengan mekanisme semacam ini,
penegakan syariat tetap berjalan sebagai syiar Islam, tetapi tidak menimbulkan
diskriminasi terhadap warga non-Muslim.

3. Posisi Hukum Syariat Islam Dalam Sistem Hukum Aceh.

Penerapan syariat Islam di Aceh memiliki dasar hukum yang unik dalam sistem
ketatanegaraan Indonesia. Secara konstitusional, Pasal 18B ayat (1) UUD 1945 mengakui
dan menghormati satuan pemerintahan daerah yang bersifat khusus atau istimewa,
sebagaimana diatur dengan undang-undang. Ketentuan ini menjadi landasan pengakuan
terthadap kekhususan Aceh, termasuk kewenangan dalam menjalankan syariat Islam
sebagai bagian dari otonomi daerah.”

Kekhususan ini diperkuat melalui Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006
tentang Pemerintahan Aceh (UUPA), yang merupakan turunan langsung dari
kesepakatan damai Helsinki 2005. UUPA memberikan kewenangan luas bagi Aceh untuk
mengatur dan mengurus pemerintahan sendiri, termasuk dalam bidang agama, adat, dan
pendidikan. Pasal 125 UUPA secara eksplisit menyebutkan bahwa pelaksanaan syariat
Islam di Aceh mencakup bidang aqidah, syar’iyah, dan akhlak, serta berlaku bagi pemeluk
agama Islam di Aceh.”

Dalam konteks regulasi daerah, kewenangan tersebut diterjemahkan melalui
berbagai Qanun Aceh yang berfungsi sebagai peraturan daerah berciri syariat. Qanun
Nomor 8 Tahun 2014 tentang Pokok-Pokok Syariat Islam, misalnya, menegaskan bahwa
syariat Islam di Aceh dilaksanakan dalam kehidupan individu, keluarga, masyarakat, dan
negara, dengan tetap menghormati keberadaan pemeluk agama lain.” Namun, problem
muncul ketika implementasi qanun di lapangan sering kali menimbulkan gesekan dengan
prinsip-prinsip hak asasi manusia dan kebebasan beragama yang dijamin secara universal.

Dalam literatur akademik, beberapa peneliti menyoroti bahwa penerapan syariat
Islam di Aceh berada pada titik pertemuan antara hukum nasional, hukum internasional,
dan hukum agama. Studi dalam Journal of Islamic and Comparative Law (JICL) UNIDA
menekankan bahwa pluralisme hukum di Aceh perlu dipahami sebagai “laboratorium
konstitusional” yang memperlihatkan bagaimana norma syariat dinegosiasikan dalam
kerangka negara hukum modern.”

50 Zainuri, “Sharia Implementation and Maslahah Consideration in Aceh’s Autonomy.”, hlm. 145-

148.

51 “Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945.”

52 “Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 Tentang Pemerintahan Aceh,” 2006.

53 “Qanun Aceh Nomor 8 Tahun 2014 Tentang Pokok-Pokok Syariat Islam,” 2014.

54 Zainuri, “Sharia Implementation and Maslahah Consideration in Aceh’s Autonomy.”, hlm. 77-
95.

328 | IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025



Pemenuhan Hak-Hak Non-Muslim Dalam Perspektif Fikih Siyasah...

Dalam perspektif hukum tata negara, posisi syariat Islam di Aceh bersifat lex
specialis, karena bersumber dari UUPA yang memiliki kekuatan lebih tinggi dibandingkan
qanun biasa. Namun, kekhususan ini tidak boleh bertentangan dengan prinsip-prinsip
UUD 1945 sebagai hukum tertinggi. Oleh karena itu, setiap qanun yang diberlakukan di
Aceh harus diuji kesesuaiannya dengan prinsip konstitusional, termasuk penghormatan
tethadap HAM dan pluralisme agama.

3.1 Dinamika Politik Hukum Dalam Penerapan Syariat Islam Di Aceh

Penerapan syariat Islam di Aceh tidak hanya merupakan konsekuensi yuridis dari
Undang-Undang Pemerintahan Aceh (UUPA), tetapi juga hasil dari dinamika politik
hukum yang kompleks. Sejak disepakatinya Perjanjian Helsinki 2005, Aceh memperoleh
status istimewa dalam bidang hukum, politik, dan ekonomi. Implementasi syariat Islam
menjadi salah satu simbol rekonsiliasi politik antara Pemerintah Indonesia dan Gerakan
Aceh Merdeka (GAM), serta sarana konsolidasi identitas keislaman masyarakat Aceh.”

Namun, dalam praktiknya, politik hukum syariat Islam di Aceh sering diwarnai
tarik-menarik kepentingan antara pemerintah daerah, ulama, dan masyarakat sipil.
Sebagian kalangan melihat syariat Islam sebagai instrumen politik identitas yang
digunakan untuk memperkuat legitimasi elit lokal, terutama menjelang kontestasi
politik.” Penelitian dalam Jurnal Ijtihad UNIDA menemukan bahwa ganun syariat kerap
digunakan sebagai “komoditas politik” untuk mendapatkan dukungan publik, sementara
aspek perlindungan hak minoritas kurang mendapat perhatian.”

Di sisi lain, penegakan qanun juga menghadapi dilema implementasi. Aparat
Satpol PP/WH seringkali menekankan pendekatan represif dalam penegakan aturan,
terutama pada bulan Ramadhan atau dalam kasus pelanggaran aturan berpakaian. Model
penegakan ini memunculkan kritik dari organisasi HAM nasional maupun internasional,
karena dinilai menimbulkan diskriminasi terhadap perempuan dan non-Muslim.”® Studi
dalam Journal of Istamic and Comparative Law (JICL) UNIDA menckankan bahwa politik
hukum Aceh berada dalam posisi rentan: di satu sisi ia harus konsisten dengan prinsip
demokrasi dan HAM yang menjadi komitmen Indonesia di tingkat internasional, tetapi
di sisi lain ia berupaya mempertahankan kekhasan syariat Islam sebagai identitas politik
lokal.”

Dalam perspektif politik hukum nasional, keberadaan qanun syariat di Aceh juga
memperlihatkan model hubungan pusat-daerah yang unik. Pemerintah pusat memberi
ruang luas bagi Aceh, namun tetap mempertahankan kontrol melalui mekanisme

55 Edward Aspinall, Peace without Justice? The Helsinki Peace Process in Aceb (Singapore: ISEAS, 2008),
hlm. 143-65.

56 Anthony Reid, “Identity and Legitimacy in Aceh’s Sharia Experiment,” Journal of Southeast Asian
Studies 42, no. 2 (2011): 293-314.

57 Nurul Huda, “Politik Hukum Syariat Islam Di Aceh: Antara Identitas Dan Hak Minoritas,”
Jurnal Ijtibad UNIDA 22, no. 1 (2023): 1-20.

5 Human Rights Watch, “Policing Morality: Abuses in the Application of Sharia in Aceh,
Indonesia” (New York: Human Rights Watch, 2010), hlm. 17-29.

5 Zainuri, “Shatia and Constitutional Pluralism in Aceh: Between Identity and Citizenship.”

IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025 | 329



Muhammad Rizki et.al

pengawasan, seperti kewenangan Mahkamah Agung dalam melakukan judicial review
terhadap qanun. Hal ini menunjukkan bahwa syariat Islam di Aceh tidak bersifat absolut,
melainkan tetap berada dalam kerangka negara hukum Indonesia.”

Dengan demikian, dinamika politik hukum penerapan syariat Islam di Aceh
memperlihatkan adanya dialektika antara kepentingan identitas lokal, kewajiban
konstitusional, dan komitmen internasional. Tantangannya terletak pada bagaimana
menjaga keseimbangan antara aspirasi masyarakat Aceh untuk menegakkan syariat Islam
dan kewajiban negara dalam melindungi hak-hak dasar setiap warga negara, termasuk
non-Muslim.

3.2 Implikasi Penerapan Syariat Islam Terhadap Non-Muslim Di Aceh

Secara normatif, Pasal 129 Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 tentang
Pemerintahan Aceh (UUPA) menyebutkan bahwa pelaksanaan syariat Islam hanya
berlaku bagi pemeluk agama Islam, sedangkan non-Muslim tetap bebas menjalankan
agamanya masing-masing.’' Prinsip ini menunjukkan bahwa secara yuridis, non-Muslim
tidak diwajibkan tunduk pada qanun syariat. Namun, dalam implementasi, batas antara
norma yang bersifat khusus bagi Muslim dan dampaknya terhadap non-Muslim sering
kabur.

Ambiguitas ini menimbulkan potensi pelanggaran hak asasi manusia, khususnya
dalam lingkup kebebasan beragama dan hak sipil. UUD 1945 Pasal 28E ayat (1) menjamin
kebebasan beragama dan beribadah, sedangkan Pasal 281 ayat (2) menegaskan hak bebas
dati petlakuan diskriminatif.”” Indonesia juga terikat oleh ICCPR Pasal 18, yang menjamin
kebebasan beragama tanpa pemaksaan, serta Pasal 26 ICCPR tentang larangan
diskriminasi.*’ Jika diukur dengan kategori hukum, maka dampak penerapan qanun dapat
digolongkan dalam:

1. Diskriminasi langsung, misalnya kebijakan administratif yang memaksa
penutupan warung milik non-Muslim saat Ramadhan.**

2. Diskriminasi tidak langsung, berupa tekanan sosial yang memaksa non-Muslim
mengikuti norma berpakaian Islami meski tidak diwajibkan secara hukum.®

0 Mahkamah Agung Republik Indonesia, Putusan Nomor 16 P/HUM /2013 tentang Uji Materiil
Qanun Aceh (2013).

61 Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh; Qanun Jinayat Nomor
6 Tahun 2014.

02 “Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945.”

63 “International Covenant on Civil and Political Rights (ICCPR), Diratifikasi Dengan Undang-
Undang Nomor 12 Tahun 2005,” 2005.

0+ Aceh, “Surat Edaran Wali Kota Nomor 451/2022 Tentang Penutupan Warung Makan Siang
Hari Ramadhan.”

%5 Rijal, “Islamic Law and Religious Minorities in Aceh: Managing Diversity in a Shatia-Inspired
Region.”; hlm. 41-42.

330 | IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025



Pemenuhan Hak-Hak Non-Muslim Dalam Perspektif Fikih Siyasah...

3. Pembatasan kebebasan beragama, ketika non-Muslim tidak leluasa menjalankan
ibadah atau aktivitas sosialnya karena adanya larangan acara hiburan selama
Ramadhan.*

4. Diskriminasi gender, terutama terhadap perempuan non-Muslim yang ditegur
karena dianggap berpakaian “tidak Islami” di ruang publik.®’

Untuk menilai sah atau tidaknya pembatasan ini, dapat digunakan uji
proporsionalitas. Menurut standar hukum HAM, pembatasan hanya sah jika: (a) memiliki
dasar hukum (lega/ basis); (b) ditujukan untuk tujuan yang sah (legitimate aim, misalnya
ketertiban umum); (c) diperlukan (necessity zes?); dan (d) proporsional dalam arti sempit
(proportionality stricto sensu).”® Dalam kasus Aceh, meski qanun memiliki dasar hukum
(UUPA), pertanyaan kritis muncul: apakah memaksa non-Muslim menutup warung
benar-benar “diperlukan” untuk menjaga syiar Islam, dan apakah tidak ada alternatif
kebijakan yang lebih proporsional, seperti pengecualian formal bagi non-Muslim atau izin
beroperasi dengan syarat tertentu.

Dampak bagi non-Muslim tidak hanya bersifat simbolik, melainkan juga
ckonomi, pendidikan, dan sosial. Secara ekonomi, penutupan warung siang hari
Ramadhan menurunkan pendapatan pelaku usaha non-Muslim.” Secara sosial, tekanan
komunitas membuat non-Muslim menyesuaikan perilaku mereka agar tidak
distigmatisasi.” Dari sisi pendidikan, kegiatan siswa non-Muslim di sekolah umum juga
terpengaruh karena jadwal belajar sering diubah mengikuti aturan Ramadhan.”

Mekanisme remedial bagi non-Muslim sebenarnya tersedia, baik melalui uji
materiil ke Mahkamah Agung, pengaduan ke Komnas HAM, maupun mekanisme aduan
Ombudsman Aceh.” Namun efektivitasnya terbatas karena akses keadilan sulit
dijangkau, adanya faktor politik lokal, dan rasa takut minoritas menghadapi tekanan sosial
bila menempubh litigasi. Oleh karena itu, jalur non-litigasi seperti dialog komunitas lintas
agama dan pedoman toleransi Ramadhan yang melibatkan tokoh agama lokal lebih
realistis sebagai solusi jangka pendek.

Dengan demikian, implikasi penerapan syariat Islam terhadap non-Muslim di
Aceh harus dilihat secara komprehensif: dimensi yuridis menegaskan bahwa mereka tidak
tunduk pada qanun, tetapi dimensi sosial-ekonomi memperlihatkan adanya tekanan nyata
yang menimbulkan diskriminasi langsung maupun tidak langsung. Evaluasi yang ketat
dengan menggunakan kerangka uji proporsionalitas dan prinsip non-diskriminasi sangat

% Huda, “Qanun Syariat Dan Posisi Non-Muslim Di Aceh: Sebuah Analisis Ambiguitas
Hukum.”, hlm. 210.

7 Amnesty International, Whipping and Intimidation: Discriminatory Application of Sharia in Aceb
(London: Amnesty International, 2018), hlm. 23-25.

%8 Aharon Barak, Proportionality: Constitutional Rights and Their Limitations (Cambridge: Cambridge
University Press, 2012), hlm. 135-136.

09 “Wawancara Dengan Pemilik Warung Non-Muslim Di Banda Aceh” (Banda Aceh, n.d.).

70 Crouch, “Constitutionalism, Islam and the Practice of Religious Freedom in Indonesia.”, hlm.
420.

"1 “Observasi Lapangan, Sekolah Menengah Negeri Banda Aceh” (Banda Aceh, n.d.).

72 Aceh, “Laporan Tahunan 2021: Penegakan Syatiat Islam Dan Perlindungan Hak Masyarakat
Minoritas.”, hlm. 14-16.

IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025 | 331



Muhammad Rizki et.al

penting agar penerapan syariat di Aceh tetap konsisten dengan UUD 1945 dan komitmen
HAM internasional.

4. Perspektif Figh Siyasah Tentang Pemenuhan Hak Non-Muslim Di Aceh

Dalam tradisi figh siyasah, negara atau otoritas politik (al-sultah al-siyasiyyah)
memiliki tanggung jawab untuk menjaga keadilan (a/-‘adalah) dan melindungi seluruh
warga tanpa membedakan agama atau etnis. Secara konseptual, figh siyasah bukan hanya
kumpulan norma politik Islam, tetapi juga merupakan disiplin hukum yang mengatur
hubungan antara penguasa dan rakyat dengan tujuan mewujudkan mwasiahah “ammal
(kemaslahatan umum).” Al-Mawardi dalam a/Ahkdm al-Sultaniyyah menegaskan bahwa
keberlangsungan pemerintahan ditentukan oleh tegaknya keadilan; kezaliman justru
menjadi sebab runtuhnya legitimasi kekuasaan.™

Al-Qur’an juga menegaskan prinsip ini, misalnya dalam QS. al-Ma’idah [5]: 8 yang
memerintahkan umat Islam untuk berlaku adil bahkan terhadap pihak yang berbeda
agama.

Artinya: “Wabai orang-orang yang beriman! Jadilah kamu penegak keadilan karena Allab,

menjadi saksi dengan adil. Dan janganlah kebencianmn terhadap suatn kaum mendorong

kamu untuk berlaku tidak adil. Berlakn adillah, karena adil itn lebibh dekat kepada takwa.

Dan bertakwalah kepada Allab; sesunggubnya Allah Maba Mengetahui apa yang kanu

kerjakan.””

Ayat ini menegaskan bahwa keadilan adalah kewajiban moral sekaligus prinsip
hukum yang harus ditegakkan tanpa memandang perbedaan agama, etnis, atau kelompok
sosial. Relevansinya dengan konteks Aceh adalah bahwa meskipun ganun syariat Islam
dirancang untuk umat Muslim, penerapannya tidak boleh menimbulkan diskriminasi atau
ketidakadilan bagi non-Muslim. Penegakan hukum yang adil menjadi syarat utama agar
syariat Islam tidak hanya dipahami sebagai identitas normatif, tetapi juga sebagai
instrumen keadilan substantif. Dengan mengacu pada ayat ini, dapat ditegaskan bahwa
penerapan syariat Islam di Aceh scharusnya diarahkan pada terwujudnya a/-‘adalah
(keadilan) yang inklusif. Ketika penegakan qanun cenderung represif atau menimbulkan
eksklusi sosial terhadap non-Muslim, maka ia berpotensi bertentangan dengan prinsip
Qur’ani yang menuntut keadilan universal bagi semua warga.

Prinsip lain yang relevan adalah /i ikraba fi al-din (tidak ada paksaan dalam agama)
sebagaimana ditegaskan dalam QS. al-Baqarah [2]: 256.

Artinya: “Tidak ada paksaan untuk (memasuki) agama (Islam); sesunggnbnya telabh jelas

Jalan yang benar daripada jalan yang sesat. Barangsiapa ingkar kepada thaghuit dan beriman

73 “Abd al-Wahhab Khallaf, Siydsah Shar ‘iyyab Fi Al-Shu’in Al-Dustiriyyah Wa Al-Kbargjiyyah Wa
Al-Maliyyah (Kairo: Dar al-Qalam, 1988), hlm. 12.

74 Abu al-Hasan al-Mawatdi, A/~Ahkdam Al-Sultaniyyah Wa Al-Wilayat Al-Diniyyah (Beirut: Dar al-
Kutub al-Tlmiyyah, 1985), hlm. 45.

75 “Al-Qur’an Surah Al-Maidah Ayat 8, n.d.

332 | IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025



Pemenuhan Hak-Hak Non-Muslim Dalam Perspektif Fikih Siyasah...

kepada Allah, maka sunggub ia telah berpegang kepada tali yang sangat kuat yang tidak

akan putus. Dan Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui.””

Ayat ini menegaskan bahwa dalam Islam tidak boleh ada pemaksaan dalam urusan
keyakinan. Kebebasan beragama merupakan prinsip dasar yang tidak hanya menjamin
cksistensi umat Islam, tetapi juga melindungi hak-hak non-Muslim dalam menjalankan
agamanya. Relevansinya dalam konteks Aceh adalah bahwa penerapan qanun syariat
Islam harus dibatasi pada umat Muslim, sementara non-Muslim tidak boleh dipaksa
untuk mengikuti aturan yang bersumber dari ajaran Islam. Jika dalam praktiknya non-
Muslim mengalami tekanan sosial atau bahkan tindakan represif karena dianggap
melanggar ganun, maka hal itu bertentangan dengan spirtit /i ikraba fi al-din. Dengan
demikian, ayat ini menjadi landasan normatif bahwa pemenuhan hak-hak non-Muslim di
Aceh bukan hanya kebutuhan konstitusional dan komitmen HAM internasional, tetapi
juga bagian dari prinsip syariat Islam itu sendiri.

Dalam kerangka teoti magqasid al-syari‘ah, Ahmad al-Raisani menegaskan bahwa
tujuan syariat adalah mewujudkan keadilan, kemaslahatan, dan perlindungan terhadap
hak asasi manusia, termasuk minoritas agama.”” Menurutnya, kebijakan publik yang
menimbulkan diskriminasi terhadap non-Muslim berarti telah menyimpang dari magasid,
karena menghilangkan unsur wasiahab (kebaikan) dan menimbulkan wafsadah (kerusakan
sosial). Pandangan ini sejalan dengan pendekatan maqasid nmodern yang dikembangkan oleh
Jasser Auda, yang menafsirkan magaSid secara sistemik dan kontekstual tidak hanya
sebatas lima prinsip dasar (al-kulliyyat al-khams), tetapi juga mencakup nilai-nilai
pluralisme, kebebasan, dan keadilan sosial sebagai kebutuhan masyarakat modern.™
Dengan demikian, penegakan qanun di Aceh perlu diarahkan untuk memperkuat nilai
keadilan substantif yang inklusif.

Konsep al-ta‘ayush al-silmi (koeksistensi damai) juga menjadi bagian penting dalam
figh siyasab Klasik dan kontemporer. Secara historis, Islam mengakui keberadaan ab/ al-
dbimmah (non-Muslim yang hidup di bawah perlindungan negara Islam) dengan jaminan
keamanan, kebebasan beragama, dan hak sipil, sebagaimana dijelaskan Ibn Qayyim dalam
Ahkam Abl al-Dhimmah.” Prinsip ini menunjukkan bahwa pluralitas sosial bukanlah
ancaman bagi tatanan Islam, melainkan bagian dari swnnatullah dalam kehidupan
bernegara. Dalam konteks Aceh, prinsip # ‘ayush menuntut agar pelaksanaan qanun tidak
menimbulkan rasa takut atau alienasi bagi non-Muslim yang menjadi warga Aceh.

Namun demikian, realitas hukum positif menunjukkan tantangan tersendiri.
Qanun Nomor 6 Tahun 2014 tentang Hukum Jinayat, misalnya, memang secara eksplisit
hanya berlaku bagi Muslim, tetapi Pasal 5 ayat (2) memperbolehkan non-Muslim memilih

76 “Al-Qut’an Surah Al-Baqarah Ayat 256,” n.d.

77 Ahmad al-Raisani, Magasid Al-Shari‘ah Al-Islamiyyah Wa Matkarimuba (Rabat: Dar al-Tlm, 1999),
hlm. 210-211.

78 Jasser Auda, Magasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London:
International Institute of Islamic Thought, 2008), him. 34-36.

79 Ibn Taymiyyah, A/~Siydasah Al-SyarGyyah Fi Isiah A-Ra'7 Wa Al-Ralyyah (Kairo: al-Maktabah al-
Salafiyyah, 1966), hlm. 22-25.

IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025 | 333



Muhammad Rizki et.al

tunduk secara sukarela terhadap ketentuan tersebut. Dalam praktiknya, ketentuan ini
membuka ruang ambiguitas dan potensi tekanan sosial agar non-Muslim mengikuti
hukum Islam.” Aparat pelaksana seperti Wilayatu! Hisbah (WH) dan Satpol PP berperan
dalam penegakan qanun, namun seringkali dikritik karena tindakan mereka dinilai kurang
sensitif terhadap keragaman masyarakat Aceh.®’ Oleh karena itu, untuk menjamin a/-
‘adalah dan menghindari eksklusi sosial, penerapan qanun petlu disertai mekanisme
pengawasan yang jelas dan berbasis hak asasi manusia.

Kajian dalam Jurnal Ijtibad UNIDA menegaskan bahwa politik hukum syariat di
Aceh masih menghadapi tantangan serius dalam memastikan perlindungan hak non-
Muslim, karena ganun lebih banyak berfungsi sebagai instrumen identitas mayoritas.
Sementara itu, studi dalam JICI. UNID.A menekankan bahwa integrasi nilai-nilai figh
siyasah, khususnya prinsip keadilan dan koeksistensi damai, dapat menjadi dasar normatif
untuk membangun regulasi daerah yang inklusif tanpa menghilangkan identitas keislaman
Aceh.”

Dengan demikian, perspektif figh siyasah memberikan kerangka teoretis bahwa
pemenuhan hak non-Muslim di Aceh bukan hanya kebutuhan politik modern, tetapi juga
bagian dari amanah syariat Islam. Implementasi qanun seharusnya diarahkan untuk
memperkuat maqasid al-syari'ah dengan menjaga kemaslahatan bersama dan mencegah
kerusakan sosial. Artinya, qanun dapat tetap menjadi simbol syariat Islam, tetapi
penerapannya harus dilakukan dengan cara yang adil, persuasif, dan menghormati hak-
hak minoritas.

PENUTUP

Penerapan Syariat Islam di Aceh merupakan pengejawantahan dari kekhususan
daerah sebagaimana diakui oleh konstitusi melalui Pasal 18B ayat (1) UUD 1945.
Kekhususan tersebut memberikan legitimasi bagi Aceh untuk mengatur kehidupan
masyarakatnya berdasarkan prinsip-prinsip Syariat Islam melalui Qanun sebagai produk
hukum daerah. Dalam konteks sistem hukum nasional, keberadaan hukum Syariat di
Aceh menempati posisi yang harmonis dan tidak bertentangan dengan sistem hukum
Indonesia, sebab secara substansial tetap berlandaskan pada nilai-nilai Pancasila dan
UUD 1945. Integrasi ini menunjukkan bahwa penerapan hukum Islam di Aceh bukan
bentuk separatisme hukum, melainkan bagian dari pluralisme hukum yang diakui oleh
negara.

Kedudukan hukum Syariat Islam dalam sistem hukum nasional juga
memperlihatkan adanya pola hubungan yang saling melengkapi antara hukum nasional
dan hukum daerah berbasis agama. Melalui perangkat kelembagaan seperti Mahkamah
Syar’iyah dan Wilayatul Hisbah, penerapan Syariat Islam di Aceh dijalankan dalam

80 “Qanun Aceh Nomor 6 Tahun 2014 Tentang Hukum Jinayat.”

81 Komnas H A M RI, “Laporan Tahunan 2021: Penegakan HAM Di Aceh Dalam Implementasi
Syariat Islam” (Jakarta: Komnas HAM, 2021), hlm. 42-44.

82 Zainuri, “Sharia and Constitutional Pluralism in Aceh: Between Identity and Citizenship.”, hlm.
77-95.

334 | IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025



Pemenuhan Hak-Hak Non-Muslim Dalam Perspektif Fikih Siyasah...

koridor hukum nasional dengan prinsip otonomi khusus. Hal ini memperkuat posisi
Aceh sebagai model daerah dengan penerapan hukum berbasis nilai-nilai keislaman yang
tetap menjunjung asas keadilan, kepastian, dan kemanfaatan sebagaimana tujuan hukum
nasional. Namun demikian, implementasi Qanun Syariat masih menghadapi tantangan
dalam aspek pelaksanaan dan penegakannya, terutama terkait dengan koordinasi antar-
lembaga, keseragaman interpretasi hukum, dan penerimaan sosial masyarakat yang
heterogen.

Berdasarkan temuan tersebut, dapat disarankan agar pemerintah daerah Aceh
bersama aparat penegak hukum terus memperkuat sinergi antara hukum Syariat dan
hukum nasional melalui pembinaan regulasi yang lebih komprehensif dan inklusif.
Diperlukan peningkatan kapasitas sumber daya manusia, khususnya aparat penegak
hukum syariat, agar penerapan qganun tidak hanya bersifat simbolik, tetapi mampu
mewujudkan keadilan substantif. Selain itu, perlu dilakukan sosialisasi hukum secara
berkelanjutan kepada masyarakat guna meningkatkan kesadaran dan partisipasi publik
dalam mendukung pelaksanaan Syariat Islam yang berkeadilan, toleran, dan sesuai prinsip
negara hukum Indonesia.

DAFTAR PUSTAKA

-. “Hasil Wawancara Lapangan Dengan Perwakilan Komunitas Non-Muslim Di Banda
Aceh.” Banda Aceh, n.d.

Abdul Hamid, Ahmad Fauzi. “Implementing Islamic Dress Code in Malaysia: Legal and
Social Dimensions.” Asian Jonrnal of Comparative Law 13, no. 2 (2018): 245-67.

——— “Ramadan and Religious Minorities in Malaysia: Between Law and Social
Norms.” Asian Journal of Comparative Law 14, no. 1 (2019): 55-57.

Aceh, Ombudsman Republik Indonesia Perwakilan. “Laporan Tahunan 2021: Penegakan
Syariat Islam Dan Perlindungan Hak Masyarakat Minoritas.” Banda Aceh: ORI
Aceh, 2022.

Aceh, Pemerintah Kota Banda. “Surat Edaran Wali Kota Nomor 451/2022 Tentang
Penutupan Warung Makan Siang Hari Ramadhan.” Banda Aceh, n.d.

Afrianty, Dina. “Local Politics and Legal Pluralism in Indonesia: The Case of Aceh.”
Asian Jonrnal of Comparative Law 14, no. 2 (2019): 315-38.

al-Mawardi, Abu al-Hasan. A~Ahkdam Al-Sultaniyyah Wa Al-Wilayat Al-Diniyyab. Beirut:
Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1985.

al-Qaradawi, Yusuf. Figh Al-Jibad. Cairo: Maktabah Wahbah, 2009.

. Ghayr Al-Muslimin Fi Al-Mujtama‘ Al-Islami. Kairo: Maktabah Wahbah, 1992.

“Al-Qur’an Surah Al-Baqarah Ayat 245 n.d.

“Al-Qur’an Surah Al-Maidah Ayat 2,” n.d.

al-Raisuni, Ahmad. Magasid Al-Shari‘ah Al-Islamiyyah Wa Makarimuba. Rabat: Dar al-Tlm,
1999.

Al-Rasheed, Madawi. A Most Masculine State: Gender, Politics and Religion in Sandi Arabia.
Cambridge: Cambridge University Press, 2013.

al-Syatibi, Abu Ishaq. A/rMuwafagat Fi Usual Al-Shari‘ah. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Tlmiyyah, 1997.

IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025 | 335



Muhammad Rizki et.al

Amiruddin, Hasbi. “Ambiguitas Penerapan Syariat Islam Di Aceh: Antara Norma Dan
Realitas.” Ijtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam Dan Kemanusiaan 21, no. 2 (2021):
145-62.

Amiruddin, M Hasbi. “Syariat Islam Dan Relasi Antarumat Beragama Di Aceh.” Jurnal
Ijtihad 14, no. 2 (2020): 211-30.

Amri, Yaser. “The Politics of Shari‘a in Aceh: The Symbolism of Islamic Law.” A%
Jami'ab: Journal of Islamic Studies 55, no. 1 (2017): 29-56.

Aspinall, Edward. Peace without Justice? The Helsinki Peace Process in Aceh. Singapore: ISEAS,
2008.

Asshiddiqie, Jimly. Peribal Undang-Undang. Jakarta: Konstitusi Press, 2000.

Auda, Jasser. Magasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. London:
International Institute of Islamic Thought, 2008.

——— Magasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. L.ondon: International Institute of
Islamic Thought (III'T), 2008.

Barak, Aharon. Proportionality: Constitutional Rights and Their Limitations. Cambridge:
Cambridge University Press, 2012.

Crouch, Melissa. “Constitutionalism, Islam and the Practice of Religious Freedom in
Indonesia.” Oxford Journal of Law and Religion 2, no. 3 (2013): 410-35.

Friedman, Lawrence M. The Legal System: A Social Science Perspective. New York: Russell
Sage Foundation, 1975.

Hosen, Nadirsyah. “Human Rights and the Implementation of Shari‘a in Aceh.” Journal
of Law and Religion 26, no. 1 (2011): 143-76.

Huda, Nurul. “Polittik Hukum Syariat Islam Di Aceh: Antara Identitas Dan Hak
Minoritas.” Jurnal Ijtibad UNIDA 22, no. 1 (2023): 1-20.

—— “Qanun Syariat Dan Posisi Non-Muslim Di Aceh: Sebuah Analisis Ambiguitas
Hukum.” Ijtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam Dan Kemanusiaan 20, no. 2 (2022):
201-18.

Indonesia, Mahkamah Agung Republik. Putusan Nomor 16 P/HUM/2013 tentang Uji
Materiil Qanun Aceh (2013).

International, Amnesty. Whipping and Intimidation: Discriminatory Application of Sharia in
Avceh. London: Amnesty International, 2018.

“International Covenant on Civil and Political Rights (ICCPR), Diratifikasi Dengan
Undang-Undang Nomor 12 Tahun 2005,” 2005.

Kelsen, Hans. Pure Theory of Law. Berkeley: University of California Press, 1967.

Khallaf, ‘Abd al-Wahhab. Siyasah Shar iyyah Fi ALShu iin Al-Dustiriyyah Wa Al-Kharijiyyah
Wa Al-Maliyyah. Kairo: Dar al-Qalam, 1988.

Kitab Undang-Undang Hukum Pidana (KUHP) (n.d.).

Kuru, Ahmet T. Secularism and State Policies toward Religion: The United States, France, and
Turkey. Cambridge: Cambridge University Press, 2009.

Lindsey, Tim, and Helen Pausacker. Religion, Law and Intolerance in Indonesia. London:
Routledge, 2016.

Melayu, Hasnul Arifin, and et al. “Perlindungan Minoritas Di Daerah Syariat: Studi
Terhadap Qanun Jinayat.” Iitibad: Jurnal Wacana Hukum Islam Dan Kemanusiaan 23,

336 | IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025



Pemenuhan Hak-Hak Non-Muslim Dalam Perspektif Fikih Siyasah...

no. 1 (2023): 55-70.

Mohd Kamal, Mohd Hisham. “The Application of Islamic Law in Malaysia: A
Comparative Perspective.” Arab Law Quarterly 34, no. 1 (2020): 1-28.

Munir, Muhammad. “Freedom of Religion and Belief in Indonesia: Constitutional
Guarantees and Contemporary Challenges.” Indonesian Journal of International &
Comparative Law 5, no. 2 (2022): 143—68.

“Observasi Lapangan, Sekolah Menengah Negeri Banda Aceh.” Banda Aceh, n.d.

Othman, Norani. “Muslim  Women and the Challenge of Islamic
Fundamentalism/Extremism: An Overview of Southeast Asian Muslim
Women’s Struggle for Human Rights and Gender Equality.” Women's Studies
International Forum 29, no. 4 (2006): 339-53.

Qanun Aceh Nomor 11 Tahun 2002 tentang Aqgidah, Ibadah, dan Syiar Islam (n.d.).

“Qanun Aceh Nomor 11 Tahun 2002 Tentang Pelaksanaan Syariat Islam Bidang Aqidah,
Ibadah, Dan Syiar Islam,” 2002.

“Qanun Aceh Nomor 6 Tahun 2014 Tentang Hukum Jinayat,” 2014.

“Qanun Aceh Nomor 8 Tahun 2014 Tentang Pokok-Pokok Syariat Islam,” 2014.

Qanun Aceh Nomor 8 Tahun 2015 tentang Pembinaan dan Perlindungan Aqidah (2015).

Reid, Anthony. “Identity and Legitimacy in Aceh’s Sharia Experiment.” Journal of Southeast
Asian Studies 42, no. 2 (2011): 293-314.

RI, Komnas H A M. “Laporan Tahunan 2021: Penegakan HAM Di Aceh Dalam
Implementasi Syariat Islam.” Jakarta: Komnas HAM, 2021.

Rijal, Syamsul. “Islamic Law and Religious Minorities in Aceh: Managing Diversity in a
Sharia-Inspired Region.” A/LJami‘ah: Journal of Islamic Studies 58, no. 1 (2020): 29—
60.

Taymiyyah, Ibn. ALSiyasah Al-Syariyyah Fi Islih AFRa7 Wa Al-Ralyyah. Kairo: al-
Maktabah al-Salafiyyah, 1966.

Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia 1945, Pasal 28E ayat (1) (1945).

“Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945, 1945.

Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh; Qanun Jinayat
Nomor 6 Tahun 2014 (2000).

“Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 Tentang Pemerintahan Aceh,” 2006.

“Undang-Undang Nomor 24 Tahun 2003 Tentang Mahkamah Konstitusi.” Indonesia,
2003.

Watch, Human Rights. “Policing Morality: Abuses in the Application of Sharia in Aceh,
Indonesia.” New York: Human Rights Watch, 2010.

“Wawancara Dengan Pemilik Warung Non-Muslim Di Banda Aceh.” Banda Aceh, n.d.

Zainuri, Ahmad. “Sharia and Constitutional Pluralism in Aceh: Between Identity and
Citizenship.” JICL. UNIDA 6, no. 2 (2023): 77-95.

———— “Sharia Implementation and Maslahah Consideration in Aceh’s Autonomy.”
JICL. UNIDA 6, no. 2 (2023): 134-52.

IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025 | 337



Muhammad Rizki et.al

338 | IJTIHAD: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, Vol. 19.2 December 2025



